
  
 
 בע"ה

  הרב יצחק גינזבורג

  סוד ישוב הדעת
  התמודדות עם סתירות מגיל המצוות

  

  עיבוד ועריכה: ניר מנוסי
  פי התוועדות אור לג' שבט תשע"ב-על

  בעריכת איתיאל גלעדי

  

  

  דרשת בר המצוהבתוספת 
  מאמר "איתא במדרש תילים"

  וברכת המזון

  

  

  , כ"ח חשון תשע"חחן-יוצא לכבוד יום ה

   הרב יצחק גינזבורגע"ג של -יום ההולדת ה

  יונתן חיים מנוסיובר המצוה של הת' 

   



  

  
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  ע"חתש'ה ©

 

  

  

  



  סוד ישוב הדעת
  התמודדות עם סתירות מגיל המצוות

שנים יוצא הנער היהודי מגדר "קטן", הפטור  יג-בהגיעו ל א"בן שש־עשרה למִצְותֹ":
 הדעתמן המצוות, ונכנס לגדר "בן דעת" המחויב בהן. נשאלת השאלה, מהי בדיוק תכונת 

  המבדילה בין הילד למבוגר? 

פנים: הדעת קשורה בחיבור המוח והלב, בהתקשרות האדם עם -מושג הדעת הינו רב
וד. כאן נבקש להאיר היבט אחד ופחות מושא מחשבתו, בכחֹ ההבדלה בין קודש לחול, וע

. הן התורה והן החיים מלאים סתירות (או לפחות ליישב סתירותמוכר, והוא כח הדעת 
נדמים ככאלו), ולעתים קרובות אף נחווים כסותרים זה את זה. והסתירות, כשמן כן הן: 

העסיקו סותרות וטורדות את מנוחת הנפש. הדבר קיים כבר בחייו של הילד, אך מתחיל ל
הדעת מצד אחד מביאה את הסתירות לפתחו -באופן מודע כאשר הוא מתבגר. המודעות

  של המתבגר, אך מצד שני נושאת בחובה את היכולת להתמודד אתן.

ניגש למסענו אל סוד הדעת ותפקידה בישוב סתירות דרך התבוננות במספר השנים 
  עשרה.-המספר שלוש –שנדרש על מנת לקנות דעת 

  מִדַּיָּאשלושה־עשר 

הוא אחד המספרים המקודשים ביותר ביהדות. לפי המסורת, ההופעה יג המספר 
(בלשון חכמים, "מכילין  מידות הרחמיםעשרה -המרכזית ביותר של המספר היא בשלוש

דרחמֵי") שה' מגלה לעם ישראל לאחר חטא העגל, והכלולות בפסוקים הבאים (המלים 
   בהמודגשות):

עֲברֹ קְרָא  וַיַּ נָיו וַיִּ יִם וְרַב חֶסֶד וֶאֱמֶת. נצֵֹר חֶסֶד  ה' ה'ה' עַל פָּ אֵל רַחוּם וְחַנּוּן אֶרֶךְ אַפַּ
ה אָה וְנַקֵּ ע וְחַטָּ א עָוֹן וָפֶשַׁ נֵי בָנִים  לָאֲלָפִים נשֵֹׂ נִים וְעַל בְּ ה פּקֵֹד עֲוֹן אָבוֹת עַל בָּ לאֹ יְנַקֶּ

עִים. ים וְעַל רִבֵּ שִׁ לֵּ   עַל שִׁ

h h  

 משנה אבות ה, כא.  .א

  ז.-שמות לד, ו  .ב



  סוד ישוב הדעת    ד

 געשרה אינה מפורשת בפסוק אלא היא מסורת חכמים,-וקת מידות הרחמים לשלושחל
מניין מידות הרחמים מבטא את מלוא  דוכך הוא גם לגבי זיהוי סיומן במלה "ונקה".

  הרוחבם ועומקם של רחמי ה', הלובשים כביכול צורות רבות.

ושר בפי כל מרכזיותן של מידות הרחמים ניכרת במזמור הנודע "אחד מי יודע?" המ
בתורה.  13עד  1-משפחה בליל הסדר והמתייחס להופעות העיקריות של המספרים מ

-", שלושמִדַּיָּאעשר -עשר מי יודע?" היא "שלושה-תשובת המזמור לשאלה "שלושה
  עשרה מידות. 

עשר מדיא" מתייחס למידות הרחמים. אך הנה, -לכאורה אין ספק כי הביטוי "שלושה
-דות" נוספות שניתן לראות בהן את התשובה לשאלה "שלושהעשרה מי-ישנן "שלוש

מידות שהתורה עשרה ה"-עשר מי יודע", ושמקורן אינו במקרא אלא במדרש: שלוש
המגלמות את תמצית "ההגיון התלמודי", ארגז כלי ההיקש השונים בהם  ו",נדרשת בהן

מידות נאמר הקטע המונה את ה זמשתמשים חז"ל כדי להפיק מהתורה את כל הגנוז בה.
  בוקר בתפילת השחר: מדי 

h h  

  בבלי ראש השנה יז, ב; מדרש תנחומא פ' פנחס יב.   .ג

  .א, בבלי שבועות לט  .ד

על פי דעת הזוהר עשרה מידות. החלוקה המקובלת, -ישנן ארבע שיטות שונות לחלוקת הקטע לשלוש  .ה

ואמת;  ל; ב. רחום; ג. וחנון; ד. ארך ה. אפים; ו. ורב חסד; ז.־א. א , היא כדלקמן:וקבלת האריז"ל

הרבי  :להרחבה, ראו( נוצר חסד; ט. לאלפים; י. נושא עון; יא. ופשע; יב. וחטאה; יג. ונקה		ח.

  .)1348חלק ד' עמוד  ,ליקוטי שיחותמליובאוויטש, 

  ב.-ב, ובהרחבה כללות פרקי א ו-תורת כהנים ("ספרא") פרק א, פסקאות א  .ו

ן היא אחת מני שלוש שיטות. מצדה האחד מידות שהתורה נדרשת בה יגשיטת רבי ישמעאל המונה   .ז

מידות, ומצדה השני שיטת רבי אליעזר בנו של רבי יוסי הגלילי המונה  זישנה שיטת הלל הזקן המונה 

המידות של רבי הלל  זמידות. ברם, שיטת רבי ישמעאל היא המועדפת והנאמרת מדי בוקר בתפילה.  לב

אליעזר מוסבר שהן כלולות במידות של רבי ישמעאל. המידות של רבי  לבנחשבות חסרות, ואילו לגבי 

  בנוסף, ישנם שני רמזים מובהקים שכל שלוש השיטות קשורות למספר יג: 

  , כדלקמן:13בסיס הסדרה הוא  32-ו 13, 7א) אם בונים סדרה ריבועית משלושת המספרים   

32 13 7  

19 6  

13  



 ה    סוד ישוב הדעת

מָעֵאל אוֹמֵר י יִשְׁ ת: ,רַבִּ רֵה מִדּוֹת הַתּוֹרָה נִדְרֶשֶׁ לשׁ עֶשְֹ שְׁ ל וָחמֶֹר בִּ זֵרָה  .א) מִקַּ ב) וּמִגְּ
וָה תוּב אֶחָד .שָׁ נְיַן אָב מִכָּ נֵי כְתוּבִים ,ג) מִבִּ ְ נְיַן אָב מִשּׁ לָל וּפְרָט .וּמִבִּ רָט  .ד) מִכְּ ה) וּמִפְּ
לָל וּפְרָט וּכְלָל .וּכְלָל רָט ,ו) כְּ עֵין הַפְּ א כְּ ה דָן אֶלָּ הוּא צָרִיךְ לִפְרָט .אִי אַתָּ לָל שֶׁ  ,ז) מִכְּ

הוּא צָרִיךְ לִכְלָל רָט שֶׁ ד .וּמִפְּ לָל לְלַמֵּ כְלָל וְיָצָא מִן הַכְּ הָיָה בִּ בָר שֶׁ ל דָּ ד  ,ח) כָּ לאֹ לְלַמֵּ
לּוֹ יָצָא ,אעַל עַצְמוֹ יָצָ  לָל כֻּ ד עַל הַכְּ א לְלַמֵּ כְלָל .אֶלָּ הָיָה בִּ בָר שֶׁ ל דָּ וְיָצָא לִטְעוֹן  ,ט) כָּ

הוּא כְעִנְיָנוֹ טַ  כְלָל וְיָצָא לִטְעוֹן  .יָצָא לְהָקֵל וְלאֹ לְהַחֲמִיר ,עַן אֶחָד שֶׁ הָיָה בִּ בָר שֶׁ ל דָּ י) כָּ
לּאֹ כְעִנְיָנוֹ טַ  כְלָל וְיָצָא לִדּוֹן בְּ יָצָא לְהָ  ,עַן אַחֵר שֶׁ הָיָה בִּ בָר שֶׁ ל דָּ בָר קֵל וּלְהַחֲמִיר. יא) כָּ דָּ

ה יָכוֹל לְהַחֲזִירוֹ לִכְלָלוֹ  ,חָדָשׁ  בָר  ,אִי אַתָּ פֵרוּשׁ. יב) דָּ תוּב לִכְלָלוֹ בְּ חֲזִירֶנּוּ הַכָּ יַּ עַד שֶׁ
מֵד מֵעִנְיָנוֹ  מֵד מִסּוֹפוֹ. (יג)  ,הַלָּ ים זֶה אֶת וכאן) נ"א (וְכֵן וְדָבָר הַלָּ כְחִישִׁ נֵי כְתוּבִים הַמַּ שְׁ

ינֵיהֶםעַד  ,זֶה י וְיַכְרִיעַ בֵּ לִישִׁ ְ תוּב הַשּׁ באֹ הַכָּ יָּ   .שֶׁ

עשרה מידות, אלו כנגד אלו: מידות רחמים והמידות -לפנינו אם כן שתי סדרות של שלוש
: הראשונות ניתן לחשוב על שתי הסדרות כמשלימות זו את זו חשהתורה נדרשת בהן.

' של ה' (שמצד עצמה היא רחמים'הכשמן כן הן, מבטאות במונחים מדודים את מידת 
' האלוקית (המדודה מלכתחילה) כפי דין'האינסופית), והאחרונות חושפות את מידת 

שהיא מגולמת במצוות התורה. אכן, הראשונות מתגלות כהארה אלוקית 'מלמעלה', 
פה, כחלק מנסיון האדם -'מלמטה', בתורה שבעלבתורה שבכתב, והאחרונות מתגלות 

  לעמוד על רצון ה'.

  שלוש־עשרה מידות, שלוש־עשרה שנים

, ניתן לשער כי כל אחת משנות הילדות 13מכך שגיל החיוב במצוות אצל בנים הוא 
מקבילה באופן כלשהו למידות השונות האלו. בכל שנה רוכש כביכול הנער מידה אחת 

  ות, לה יזדקק בחייו הבוגרים. מכל אחת ממערכות המיד

h h  

מספר המידות שלו עולה תמיד כפולה של יג, ב) הערך הגימטרי של שמות כל אחד מהחכמים יחד עם   

  כדלקמן:

 בריבוע) הויה, שם 226(או  13פעמים  52=  676=  יג ┴) 13, בעצמו כפולה של 663( רבי ישמעאל - 

 13פעמים  18=  234ז =  ┴) 227( הלל הזקן - 

 13פעמים  96=  1248=  לב ┴) 1216( רבי אליעזר בנו של רבי יוסי - 

) היוצרות יחדיו 13(חושבנא דדין כחושבנא דדין,  אהבה-ו אחדסוד המלים הן ב יגשתי מערכות של   .ח

  ).26( י־ה־ו־האת השם המפורש 



  סוד ישוב הדעת    ו

בכל אחת מהן, המקבילה לשנת הילדות האחרונה ושבסיומה  יג-ספציפית יותר, המידה ה
מתחייב הנער במצוות, אמורה להיות קשורה באופן מיוחד להתבגרות ולקניין בחינת 
יג -הדעת בנפש. אכן, כפי שניתן לראות מסקירה שטחית יחסית, בשתי הסדרות המידה ה

יג שהתורה -דה האף מובחנת מתריסר המידות שקדמו לה באופן בו היא מנוסחת: המי
נדרשת בה נפתחת במלה "וכן" (או "וכאן") המבדילה אותה מקודמותיה; ומידת 

יג מתייחדת בכך שהיא מפסיקה את הפסוק באמצע, מפרידה בין המלה -הרחמים ה
"ונקה" למלים "לא ינקה" שאחריה. חציצות אלו רומזות כי בשתי הסדרות יש להקדיש 

  .יג-תשומת לב מיוחדת דוקא למידה ה

יג, נפתח את ההתבוננות שלנו בזו שהתורה נדרשת בה. בפשטות, -מבין שתי מידות ה
המידות שהתורה נדרשת בהן קשורות יותר לשנות הילדות מאשר מידות הרחמים. מידות 

אולם לנער בר המצוה אין עדיין חטאים שעליהם  –הרחמים קשורות לתשובה על חטאים 
דות שהתורה נדרשת בהן הן כלים שכל תלמיד הוא זקוק לרחמי ה'! לעומת זאת, המי

תורה צריך להצטייד בהם לקראת חיים של לימוד תורה ושמירת מצוות (ספציפית יותר, 
  לקראת התחנה הבאה בסדר ההתפתחות, "בן חמש־עשרה לתלמוד"). 

יג שהתורה נדרשת בה, ומה ביכולתה ללמדנו על סוד ההתבגרות -מהי בדיוק המידה ה
  וקניין הדעת?

  א. סתירות וישובן

  ישוב הדעת: ישוב דעות סותרות

שני כתובים המכחישים זה את זה, עד שיבוא יג שהתורה נדרשת בה היא "-המידה ה
". כפי שנראה בהמשך, ישנה מחלוקת גדולה באשר הכתוב השלישי ויכריע ביניהם

למשמעותה של מידה זו; אולם בפשטות היא עוסקת בסתירות בין פסוקים, וקובעת 
במקרה ששני פסוקים נדמים כסותרים אחד את השני, יש לחפש פסוק נוסף שיסייע לנו ש

  להכריע. 

דעת? הקשר טמון במושג -עשרה וההפיכה לבר-מה הקשר בין מידה זו לבין גיל שלוש
. הרושם הרווח היא שישוב הדעת הוא סוג של רוגע נפשי, היכולת להתבונן ישוב הדעת

 ישובבאופן ענייני. אך למעשה מדובר בדבר עמוק מזה.  בדברים בנחת ולהתייחס אליהם
בתורה,  –סותרות, או הפכים בכלל. דברים רבים דעות  ביןליישב עניינו גם היכולת  הדעת

נראים ממבט ראשון כסותרים אחד את השני לגמרי, וכמחייבים  –בחיים וביחס ביניהם 



 ז    סוד ישוב הדעת

ים כפי שהמידה מתארת, אותנו להכריע, כך או כך. יתכן שמדובר בסתירה בין כתוב
בסתירות בין התורה והמדע, או בסתירות בין דחפים שונים בנפש. היכולת להכריע באופן 
עמוק, שאינו מבוסס על דעה קדומה כלפי אחד הצדדים אלא על הקשבה פנימית לשניהם, 

   טהיא תוכנה הפנימי של תכונת ישוב הדעת.-נקראת "דעת המכריע", והיא

הדעת קשורות זו בזו: כאשר הדעת אינה מיושבת לא ניתן ליישב שתי ההגדרות לישוב 
ההתמודדות עם סתירות מחלישה את הדעת. הביטוי "להכחיש"  –בין סתירות, וכן להפך 

פירושו להפוך לכחוּש, כלומר רזה וחלש. סתירה היא לכאורה אתגר שכלי גרידא, אך 
רה יוצרת מטוטלת רגשית כשהשכל אינו מיושב הדבר מערער גם את הרגש. חווית הסתי

  המניעה את הלב לכאן ולכאן ומתישה אותו. 

מכיוון שהסתירות עניינן טלטלה רגשית, ישוב הדעת מגיע מיכולת להשליט את המוח 
על הלב, לפתח 'מוֹחין דְגַדְלוּת' המסוגלים ליישב את הסתירות הנוגעות לנפש האדם. את 

הגיעו לבגרות, והדבר הוא חלק היכולת להגיע לישוב דעת כזה רוכש האדם רק ב
משמעותי מהפיכתו לבן דעת. לפני כן הנער יכול ללמוד, ולהיות אף חכם ונבון במיוחד, 
אך עד שהוא מגיע למצוות אין לו יכולת להתמודד באופן עמוק עם סתירות וליישב אותן. 

 המצוה נקרא אליו הוא להיות בעצמו "הכתוב השלישי", המכריע-בעצם, מה שהנער בר
  ומיישב בין שני כתובים סותרים.

בדורנו בולטות ביותר הסתירות בין בתי המדרש השונים ביהדות, שכל אחד מהם טוען 
לייצוג בלעדי של אמת היהדות ושולל באופן נחרץ את האחרים. העמידה בתווך בין 

מחלישה במיוחד. ביחס למציאות זו על -הקולות האיתנים יכולה להיות חוויה מכחישה
 יאלפי חז"ל, ילהתקשר עם מידתו של יעקב אבינו, המכונה "איש תם ישֹב אהלים".האדם 

וכך מובא גם בפירוש רש"י על הפסוק, האהלים הם "בית מדרשו של שֵם ובית מדרשו 
של עֵבֶר" אצלם למד יעקב תורה. כל אוהל מייצג בית מדרש, ומכיוון שמדובר בשני 

ירות ביניהם. בזכות תמימותו ויושרו זכה יעקב 'רבנים' שונים, יש להניח שהיו פערים וסת

h h  

עשרה -למעשה, מושג הדעת, בהקשר של התלבטות ובחירה, נפתח ומתפרט ל"פרצוף" של אחת  .ט

(הבחינות שכנגד ספירות הבינה  משנה, ש"ישוב הדעת" ו"הכרעת הדעת" הן רק שתיים מתוכן-בחינות

שבדעת והנצח שבדעת, בהתאמה). ברם, בהקשר של מאמרנו, שאינו נכנס לדיוקים אלו, אנו מתייחסים 

  , שער י: "פרצוף הדעת".שערי אהבה ורצוןאל שני המושגים כנרדפים. להרחבה, ראו ספרנו 

  בראשית כה, כז.  .י

  בראשית רבה סג, י.  .יא



  סוד ישוב הדעת    ח

בדעתו את שני העולמות הרוחניים והמעשיים של בתי  ליישב –" אהלים ישֹבלהיות "
  יבהמדרש בהם למד.

  מהסתירות אל הנסתרות

נשאלת השאלה, מדוע בכלל יש סתירות? ניחא לגבי הסתירות שיש בחיים הארציים, 
מהם  –לשון רעוע, מלא פִּרכות) ומעוטו טוב המתנהלים ב"עלמא דשקרא" שרובו רע (

איננו מצפים לסדר ועקביות. אך מדוע התורה עצמה, דברי אלקים חיים הבאים מעולם 
האמת ונועדו להשכין בעולמנו שלום (לשון שלמות ועקביות), מלאה סתירות וניגודים? 

-שבעלדבר זה מתחיל בפסוקים הסותרים שבתורה שבכתב, ומתגבר ביתר שאת בתורה 
דעות סותרות שהחכמים מטילים זה כלפי זה  –פה, שכולה עומדת בסימן "רמינהוּ" 

  ודורשים ישוב. 

ניתן לומר כי הסתירות באות לבטא את בחינת ה"שבעים פנים" שבתורה, החושפות את 
על דרך  מורה –האינסופיות של הקדוש־ברוך־הוא. כלפי חוץ התורה כשמה כן היא 

האמת על פני כל דרכי השקר, מבדילה בין טוב ורע, אסור ומותר, טמא וטהור. באותו 
אופן ה' מצטייר דרכה כמנהיג ושופט בעל רצון ומוגדר ומוחלט. אך לאמיתו של דבר, 
ה' הוא אינסופי, "אור אין סוף פשוט", שברא את הטוב והרע גם יחד ונותן מקום לכולם. 

להזכיר לנו שהתורה הסופית והפסקנית מכילה בתוכה ריבוי פנים הסתירות בתורה באות 
  וצדדים, המגלות לנו טפח מפניו האינסופיים של ה'.

. הסתירות הן שערים המובילים הֶסְתרלבין  סתירהלפי החסידות ישנו קשר עמוק בין 
רובד  יג,"הינו־אה' ל הנִסְתָרתֹולבנינו", הרובד הנגלה של המציאות, אל "הנִגְת לנו מ"

הנסתר. סתירה היא כמו צפצוף של גלאי מתכות המאותת לנו: כאן מסתתר משהו, כדאי 
לחפור. היא הזמנה להעמקה. כאשר שני דברים סותרים זה את זה לא ניתן ליישב את 
הסכסוך ביניהם במישור המריבה שלהם, בו כאשר האחד מנצח השני מפסיד. יש לטפס 

אל הרמז, הדרוש ובסופו של דבר  –נימיים יותר ממישור הפשט למישורים נעלים ופ
אותנו  המרומם" של הטלת הסתירה משמש כמנוף רמינהו. ה"הנסתרהסוד, תורת 

למישור השקפה גבוה יותר. הנקודה השלישית העליונה, ששתי הנקודות הסותרות 

h h  

הדעת להגשים כביכול את הפסוק "אני אמרתי א־להים אתם" -: על התלמיד ברא־להיםאותיות  אהלים  .יב

 בתי מדרש.-(תהלים פב, ו) כדי ליישב שני אהלים

 .כח, דברים כט  .יג



 ט    סוד ישוב הדעת

האופקיות מצביעות עליה, היא סוד ה"כתוב השלישי" המגיע ממקום חדש ומכריע בין 
  בים המכחישים זה את זה.הכתו

הרעיון כי דוקא הסתירה מאפשרת לגלות סוד חדש מקופלת בביטוי הלקוח ממסכת שבת, 
כל סתירה היא הריסה, אך יש הבדל בין סתירה סתם, לשם  יד"הסותר על מנת לבנות".

הריסה, לבין סתירה על מנת לבנות, שהיא בעצם חלק מתהליך של בניה. הסתירה 
אינה נחשבת מלאכה לענין חילול שבת, אך הסתירה השניה, הבונה, הראשונה, המפרקת, 

כן נחשבת למלאכה. בפנימיות, כאשר אנו מתמודדים עם סתירות ללא ישוב הדעת, 
החוויה שלנו היא של פירוק ושבירה, "סותר" סתם; אך כאשר אנו חווים את הסתירה 

היות "סותר על מנת כפרוזדור המעלה אותנו אל מישור חדש ונסתר, הסתירה הופכת ל
  חדשה שאנו רוכשים בזכות הסתירה).  הבנהרומזת ל בניהלבנות" (כאשר ה

  הסתירות בסוד הספירות

בעץ הספירות הקבלי, ספירת הדעת היא הספירה הרביעית, והראשונה ליישב בין קווי 
הימין והשמאל של הספירות. הספירה הראשונה, הכתר, מבטאת את השורש הנעלם של 

ות, רובד אלוקי ונושא הפכים בו מתקיימת האמרה "אלו ואלו דברי א־להים כל הסתיר
רובד זה קודם לחלוקה לקווים, ומגלם כביכול את ה'כותב' האחד של כל  טוחיים".

  הכתובים הסותרים. 

אחרי הכתר באות ספירות החכמה והבינה, המייסדות, בהתאמה, את קווי הימין והשמאל. 
ההתגלות הישירה והנאמנה של האור האלוקי, בעוד הבינה החכמה וקו ימין מבטאים את 

וקו שמאל מגלמות את התלבשות האור הזה במציאות הארצית. אליבא דאמת ספירות 
אלו תמיד מחוברות, "תרֵין רעין דלא מתפרשין לעלמין" (שני רעים שאינם נפרדים 

הן מייצגות  לעולמים), אך למראית עינינו עשויות להיראות הפכים שאינם מתיישבים.
  אפוא את שני הכתובים הנדמים כמכחישים זה את זה. 

אז מגיע תורה של ספירת הדעת, המאחדת אותם ("וידע" לשון התקשרות וחיבור). -או
ספירת הדעת היא כמו "הכתוב השלישי" המכריע בין שני הכתובים הסותרים, שעל כן 

עת נמוכה משתי עמה מתגלה הקו השלישי של הספירות, קו האמצע. ספירת הד
קודמותיה, אך בכך שהיא מצליחה לחברם מתגלה כיצד שורשה, שורש הקו האמצעי 

h h  

  בבלי שבת לא, ב.  .יד

  בבלי עירובין יג, ב.  .טו



  סוד ישוב הדעת    י

כולו, נעוץ בספירת הכתר העליונה. בכך שספירת הדעת מיישבת את הופכי החכמה 
  והבינה, היא עולה לשורשה בכתר ואורו הנעלה מתחיל לנגוה מעל שניהם.

  

(אכן, בפנימיות מוסבר כי הכתר והדעת חד הם: "במקום שמונין את הכתר אין מונין את 
-הדעת ובמקום שמונין את הדעת אין מונין את הכתר". הדעת מגלמת את אור הכתר העל

מודע כפי שהוא מאיר ברובד המודע. ה'עליה' מדעת לכתר היא בעצם הארת הכתר בתוך 
  ) טזמודע של הנשמה בתוך המודעות.-ור העלהדעת, התגלות הא

כאשר פותרים ומיישבים סתירה, בוקע אור גדול בשמיים ומאיר לתוך הארץ. למטרה זו 
בדיוק ברא ה' את הסתירות: כדי שניישב אותן, ובכך נחשוף ממד עומק הקיים בתוכן. 

את  אנו פודים –באמונה, בשכל, ברגש או במעשה  –בכל פעם שאנו מיישבים סתירה 
  הסוד שהיא הִסתירה תחתיה ומגלים עוד טפח מהמסתורין האלוקי.

h h  

שני סוגי הסתירה הנ"ל, הסותר על מנת לסתור והסותר על מנת לבנות, נקראים בגמרא, בהתאמה,   .טז

"הסותר על מנת לבנות שלא במקומו" ו"הסותר על מנת לבנות במקומו". על כך שדוקא "הסותר על 

מנת לבנות במקומו" מוגדר כמלאכה מקשה בגמרא ושואלת, "כל מלאכות ילפינן להו [אנו למדים 

ממשכן, והתם [שם] סותר על מנת לבנות שלא במקומו הוא!" דוקא את המשכן, מקור כל  אותם]

המלאכות האסורות בשבת, היו מפרקים על מנת להקימו מחדש במקום אחר. מדוע אפוא דוקא "הסותר 

על מנת לבנות במקומו" מוגדר כמלאכה? מתרצת הגמרא, "שאנֵי התם [המשכן שונה], כיון דכתיב 'על 

'כסותר על מנת לבנות במקומו' דַמֵי [דומה]". המשכן הוא מקרה מיוחד: מכיוון שכל  –חנו' פי ה' י

התחנות נקבעו בידי ה', הן נחשבות למקום אחד. המשכן כביכול לא מש ממקומו, ובכל פעם שפירקו 

  אותו היה זה כמו על מנת לבנותו באותו מקום. 

כתר. הוא מתאר מצב בו כלפי חוץ סותרים על מנת תירוץ הגמרא כאן הוא רמז יפהפה ליחסי הדעת וה  

לבנות במקום אחר, כלומר מפרקים לגמרי ועוזבים את המקום, אך כלפי פנים הסתירה היא חלק 

מתהליך אחד גדול של בניה המתנהל במקום אחד. באותו אופן, כלפי חוץ הדעת היא מקום אחד, מרחב 

בם, והכתר הוא מקום אחר, מקום 'מיסטי' אליו שכלי המתמודד עם סתירות ופרדוקסים ומנסה לייש

זמנית ביטוי -ספירה אחת שיש לה בו –נודדים ושם הם מתחברים; אך כלפי פנים הדעת והכתר חד הם 

  שכלי.-שכלי וביטוי על

 בינה
 אכתוב  בכתוב 

כתר

 דעת
 כתוב ג



 יא    סוד ישוב הדעת

  הסתירה הראשונה: שמים וארץ או ארץ ושמים?

המבנה הקבלי של ספירות הכתר עד הדעת משתקף בסתירה שהיא כנראה הראשונה 
בתורה, ומהווה דוגמא מובהקת לשני כתובים המכחישים זה את זה: העובדה שבפסוק 

ואילו בפרק ב  יז",את השמים ואת הארץלהים ־בראשית ברא אכתוב "הראשון בתורה 
בפסוק הראשון השמים קודמים לארץ  יח".ארץ ושמיםלהים ־ביום עשות ה' אכתוב "

  ובשני הארץ קודמת לשמים.

שני הכתובים הללו חשובים ביותר: הם הפסוקים הפותחים את שני סיפורי הבריאה של 
, והסיפור המתמקד באדם, חוה וחטאם. העובדה בראשית, סיפור הבריאה בששה ימים

שהתורה נפתחת בשני סיפורי בריאה היא עצמה מרכזית לענייננו: פירושה שהתורה כולה 
יסודה בסתירה אחת גדולה. נושא הסתירות הינו כה חשוב, שה' בחר להתחיל את תורתו 

קרים' למיניהם בשני סיפורים המכחישים זה את זה (אף שידע שביום מן הימים יבואו 'חו
  ויטענו כי ודאי היו כאן שני סופרים ולא אחד). 

 –לא בכדי, סתירה זו היא גם הבסיס לאחת ממחלוקות החכמים המרכזיות ביותר בגמרא 
מחלוקת בית הלל ובית שמאי לגבי בריאת העולם, במסגרתה גם מובא "הכתוב השלישי" 

  יטהמכריע:

שנאמר  ,שמים נבראו תחלה ואחר כך נבראת הארץ ,בית שמאי אומרים :תנו רבנן
ארץ נבראת  ,ובית הלל אומרים ",להים את השמים ואת הארץ־בראשית ברא א"

להם ". אמר להים ארץ ושמים־ביום עשות ה' א"שנאמר  ,תחלה ואחר כך שמים
הבונה "שנאמר  ,בונה עלייה ואחר כך בונה בית לדבריכם אדם ,בית הלל לבית שמאי

 ,אמרו להם בית שמאי לבית הלל. (עמוס ט, ו) "דתו על ארץ יסדהלותיו ואגֻ בשמים מע
כה אמר ה' השמים "שנאמר  ,לדבריכם אדם עושה שרפרף ואחר כך עושה כסא

 ,זה וזה כאחת נבראו שנאמר ,וחכמים אומרים .(ישעיה סו, א)" כסאי והארץ הדום רגלי
  .(שם מח, יג)" יהם יעמדו יחדוקורא אני אל ,פחה שמיםף ידי יסדה ארץ וימיני טִ "א

מחלוקת זו מקפלת בתוכה את כל הניגודיות של הלל ושמאי בצורה התמציתית ביותר: 
, שמים) השמים קודמים לארץ ככסא לשרפרף, הם העיקר שמיאאצל בית שמאי (אותיות 

h h  

 בראשית א, א.  .יז

 בראשית ב, ד.  .יח

  .א, בבלי חגיגה יב  .יט



  סוד ישוב הדעת    יב

והארץ נועדה לשרתם, בעוד אצל בית הלל הארץ קודמת לשמים כבית לעליית גג, הארץ 
קר בהיותה משכננו ומקום משכן השכינה, והשמים נלווים אליהם. כעת צריך היא העי

לחכות הרבה מאד "עד שיבוא הכתוב השלישי": לקרוא את כל התורה, את כל הנביאים 
מלכים, עד שמגיעים לפרקים המאוחרים של ספר -שמואל-שופטים-הראשונים, יהושע
". קורא אני אליהם יעמדו יחדו ,םפחה שמיף ידי יסדה ארץ וימיני טִ ישעיהו, לפסוק "א

לפי פסוק זה השמים והארץ נבראו ביחד באמצעות שתי 'ידיו' של ה' (בניגוד לרגליים, 
החייבות לעבוד בתיאום וללכת באותו כיוון, הידיים חופשיות לעשות שני דברים שונים 

  זמנית).-בו

ספירות  והנה, שלוש הדעות המובאות כאן תואמות בצורה חלקה ביותר את מבנה
שסקרנו: סיפור הבריאה הראשון ודעת בית שמאי מקבילים לספירת החכמה, המתוארת 
כמאירה מלמעלה למטה (שמים ואז ארץ); הסיפור השני ודעת בית הלל מקבילים 

והפסוק מישעיהו ודעת  כלספירת הבינה, המאירה מלמטה למעלה (ארץ ואז שמים);
חכמים, בדבר בריאת השמים והארץ בבת אחת, מקבילים לספירת הדעת הממצעת (ממנה 
משתלשלות שתי הספירות המזוהות עם הידיים, חסד וגבורה). דעת חכמים מובאת 
אחרונה, אחרי בית הלל ובית שמאי החשובים מהם, אך מכיוון שהכתוב שלהם מיישב 

  כאהמדרש הוא מתגלה כנעוץ בספירת הכתר שמעליהם.את הסתירה בין שני בתי 

h h  

ה שבקו שמאל, סותרת לכאורה את הקבלת שמאי לספירת החכמה שבקו ימין והלל לספירת הבינ  .כ

ההקבלה הנודעת בין שמאי לספירת הגבורה שבשמאל ובין הלל לספירת החסד שבימין (תניא אגרת 

הקדש יג). היישוב לסתירה זו טמון בכך שבין שני צמדי הספירות מתרחש "אחליפו דוכתייהו" (החלפת 

מאל, ואילו אצל החסד והגבורה מקומות): אצל החכמה והבינה היראה היא מימין והאהבה היא מש

  היראה משמאל והאהבה מימין. –מיקומן מתהפך 

יג -למרבה הענין, כאשר רש"י מביא סתירה זו בפירושו על מדרש תורת כהנים כדוגמא למידה ה  .כא

שהתורה נדרשת בה, אין הוא מזכיר כלל את מחלוקת החכמים בין בית שמאי לבית הלל. ההסבר הפשוט 

? הוא שרש"י סובר כדעת חכמים; אך עדיין, האם לא ראוי להזכיר את דעותיהם של בית הלל ובית שמאי

, בה אין לתורה שבכתבההסבר המעמיק יותר נעוץ בכך, שהמידות שהתורה נדרשת בהן שייכת דוקא 

, כאן יכולות פה-לתורה שבעללקבל את קיומן של סתירות אלא יש לתור אחר עקביות; ברם, בכל הנוגע 

להים קול ומגלה ש"אלו ואלו דברי א־-להיות סתירות של ממש שיסודן בדעות שונות (עד שיוצאת בת

 באלוקות נושאת ההפכים גם סתירות החכמים מתיישבות ומתקיימות יחדיו). –חיים" 



 יג    סוד ישוב הדעת

  . ישוב הדעת או למעלה מטעם ודעת?ב

  "עד שיבוא": הכתוב השלישי ואליהו הנביא

יג מבין מידות הרחמים. לפי כל השיטות, מידה זו -נעביר כעת את מבטנו אל המידה ה
  היא המלה "ונקה", האחרונה מתוך הקטע המגלם את יג מידות הרחמים.

המלה "ונקה", יותר מאשר כל מידות הרחמים האחרות, עולה שאלה גדולה. הפסוק לגבי 
  המלא בו היא כלולה הינו: 

אָ֑ ע וְחַטָּ א עָוֹן וָפֶשַׁ נִים וְעַל נֹצֵר חֶסֶד לָאֲלָפִים נֹשֵׂ ה פּקֵֹד עֲוֹן אָבוֹת עַל בָּ ה לאֹ יְנַקֶּ ה וְנַקֵּ
עִי ים וְעַל רִבֵּ שִׁ לֵּ נֵי בָנִים עַל שִׁ   . םבְּ

כפי שניתן לראות, ההפסקה בין המלה "ונקה" לבין "לא ינקה" אינה טבעית לפסוק. 
קריאה פשטית יותר תראה את מידות הרחמים כמסתיימות במלים "נשֹא עָוןֹ ופשע 
וחטָאה" (היכן שגם נמצאת האתנחתא החוצה את הפסוק לשניים), כאשר המלים הבאות, 

של  הדיןנים" וגו' מתארות לכאורה כבר את מידות "ונקה לא ינקה פקֹד עֲוןֹ אבות על ב
  הקדוש־ברוך־הוא, העובדה שלפעמים אין הוא סולח ומוחל. 

אף על פי כן, חז"ל בחרו לחצוץ בין המלים "ונקה" ו"לא ינקה", ולצרף את "ונקה" 
  כבלמידות הרחמים. היסוד לכך הוא בדברי רבי אלעזר בגמרא:

לומר  י אפשרא ";לא ינקה"שכבר נאמר  ",קהונ"אי אפשר לומר  :רבי אלעזר אומר
מנקה הוא לשבים ואינו מנקה לשאינן  ?הא כיצד ".ונקה"שכבר נאמר  "לא ינקה"

  .שבים

על בסיס פירוש זה הצביע ה"בנֵי יששכר", רבי צבי אלימלך שפירא מדינוב, על קשר 
צוא קשה למ כגיג שהתורה נדרשת בה:-יג לבין המידה ה-מופלא בין מידת הרחמים ה

"שני כתובים המכחישים זה את זה" שהינם כה סמוכים ומזדקרים לעין כמו צירוף המלים 
"ונקה לא ינקה"! ברצף קטן של שלוש מלים ועשר אותיות אומרת התורה דבר והיפוכו, 

דעת שיהיה בבחינת "הכתוב -שכמו מגלם את נושא הסתירות שבה. נדרש פרשן בר

h h  

  .א, בבלי שבועות לט  .כב

  אב ג, ז; מאמרי חדש אלול ב, ח.-בני יששכר, מאמרי חדשי תמוז  .כג



  סוד ישוב הדעת    יד

קרון של "מנקה הוא לשבים ואינו מנקה לשאינן השלישי" ו'ישמע' בתוך המלים את הע
  שבים".

יג מקבילות וקשורות זו לזו, אולי יכולה מידת ה"ונקה" לחדש לנו -אם שתי המידות ה
  משהו לגבי נושא יישוב הסתירות, וממילא גם לגבי מהות ההתבגרות וההגעה למצוות? 

, 161, ונקהשל המלה  קצת חוט בכיוון זה יכולה להעניק לנו הגימטריא: ערכה המספרי
). כד"אחזשמא תתבדה ותֵ  ',איני יודע'למד לשונך לומר (" איני יודעזהה לזה של הביטוי 

מה הקשר ליישוב סתירות? עד כה דיברנו על כוחה של הדעת ליישב/להכריע בין דעות 
סותרות, להיות בבחינת "כתוב שלישי" המחבר ביניהן; אך מה כאשר קצרה דעתו של 

  זאת? מה כאשר מנסים ומנסים ושוברים את הראש, ולא מצליחים?אדם מלעשות 

, שמקורה במידות הרחמים, משלימה את בחינת הכתוב ונקה=איני יודעהשקילות 
יש פעמים שאין השלישי המכריע שבמידות שהתורה נדרשת בהן, ומזכירה לנו כי 

. עם כמה שאדם בוגר הוא בבחינת בן דעת, לפעמים הדעת אינה מספיקה ואין הכרעה
פתרון. בזמנים אלו יש להרים את הידיים לשמים ולומר "איני יודע", ולקוות ולהאמין 
-שבבוא העת תמצא התשובה. בעוד ישוב הסתירה טמון בכחֹ הדעת שבעקיפין מעורר

, מתמסרת הכתרמתרוממת ישירות אל מאיר את הכתר, הרמת הידיים של ה"איני יודע" 
(אכן, אחת המשמעויות של המלה "כתר" היא  כהכולה אל המקום שלמעלה מטעם ודעת

  לי מעט ואגידך'). 'המתןשפירוש  כו",לי זְעֵיר וַאֲחַוֶךָּ  כַּתַרהמתנה, כבפסוק "

למדנו את בחינת ה"איני יודע" ממידות הרחמים, אך ניתן למצוא לה רמז במידות 
". ביטוי זה נמצא בשימוש רווח בספרות עד שיבואנדרשת בהן, וזאת במלים "שהתורה 

". במספר סוגיות המדברות על שטרות או עד שיבוא אליהוחז"ל במטבע לשון נוסף: "
 כזחפצים שאין הכרעה למי יש לתת אותם, אומר הכתוב "יהא מונח עד שיבוא אליהו",

א. לאור זאת, הלשון "עד שיבוא הכתוב קרי, עד ימות המשיח בהן עתיד לשוב אליהו הנבי
השלישי ויכריע ביניהם" כמו רומז למצבים בהם אין הכרעה, לא מוצאים כתוב שלישי 

h h  

 .א, בבלי ברכות ד  .כד

חדוש גדול  העליה מהמוחין לכתר היא בסוד דברי רבי נחמן מברסלב על עצמו, "שהתורה שלו הוא  .כה

(שבחי הר"ן לג). המעבר מ'יודע' ל'אינו יודע'  מאד, אבל ה'אינו יודע' שלו הוא חידוש גדול ביותר"

הוא מעבר ממ"ט שערי הבינה לשער הנו"ן של הבינה. על הבינה כולה מוסבר כי היא יונקת מהתיקון 

  יג שבכתר, שכנגד מידת "ונקה".-ה

 .ב, איוב לו  .כו

  ג. -בא מציעא פרקים אמשנה שקלים ב, ה; ב  .כז



 טו    סוד ישוב הדעת

גואל, ורק מאמינים ומחכים ליום בו, כמו אליהו הנביא, יתגלה כתוב כזה ויגאלנו. זיקה 
ורסם לפיו זו בין אליהו הנביא לכתוב השלישי המכריע בין סתירות נמצאת גם ברמז המפ

", שחז"ל אומרים בכל עת שאינם מצליחים להביא מחלוקת ליישובה, היא תיקוהמלה "
(כאשר "תשבי" הוא כמובן כינוי  כחאיבעיות"וושיות קתרץ ישבי תראשי התבות "

  לאליהו, "אליהו התשבי"). 

יג שבשתי מערכות המידות רומזות לשני אופני -נמצאנו למדים כי שתי המידות ה
עיקריים ביחס לסתירות, כנגד ספירות הדעת והכתר: (א) בנייתו של יישוב התמודדות 

דעת, גדלות מוחין הצוללת לעומק הסתירה ומנסה למצוא דרך ליישב אותה; (ב) ויתור 
על היישוב השכלי והרמת ידיים אל ה' בבחינת "איני יודע" באמונה כי יום יבוא והקושיה 

  תתורץ. 

קב אבינו, "איש תם ישֹב אהלים". ביכולתנו כעת לחלק הזכרנו לעיל את תיאורו של יע
את התיאור לשניים: הביטוי "איש תם" הוא כנגד אמירת ה"איני יודע" העולה לכתר, 
והביטוי "ישֹב אהלים" הוא כנגד הדעת מיישבת הסתירות (הסדר ביניהם, ההפוך לסדר 

תיאור יעקב  בו סקרנו אותם, הוא על דרך קדימת הכתר לדעת בסדר ההשתלשלות).
כ"איש תם ישב אהלים" בנשימה אחת רומז על כך שהוא השתלם בשתי הבחינות הללו, 

  יעקב. -עשרה למצות" המצטרף לקהל ישראל-וכמוהו צריך לעשות כל "בן שש

  מחלוקת הראב"ד והקרבן אהרן

שתי התגובות לסתירות שהגענו אליהן משתקפות באופן יפהפה גם במחלוקת מרכזית 
יג שהתורה נדרשת בה: הראב"ד (הרב -ם מפרשני התורת כהנים באשר למידה הבין שניי

אברהם בן דוד מפושקירה), אחד מגדולי הראשונים, וה"קרבן אהרן" (רבי אהרן אבן 
  חיים), מחכמי מרוקו האחרונים.

יג אינה עוסקת -, המידה הלפיו. פירושו של הראב"ד הוא הפירוש המרכזי על תורת כהנים
ב שלישי" כפשוטו, פסוק שלישי שמתרץ בצורה ברורה את הסתירה בין שני דוקא ב"כתו

הפסוקים הראשונים, אלא מבטאת עקרון כללי של יישוב סתירות דרך דרישה. אם 
מה טוב; אך אם לא מוצאים, אין להשאיר את הסתירה כמות  –מוצאים פסוק שלישי 

זה. הוא מסביר כי הדוגמא שהיא, אלא לנסות ולדרוש מדעתנו, לפחות עד שנמצא פסוק כ

h h  

  ח, ז.עדויות על תוספות יום טוב   .כח



  סוד ישוב הדעת    טז

היא המחשת התורה לכך  כטשמביאה התורת כהנים לשני כתובים המכחישים זה את זה
  לשעלינו תמיד להתעקש וליישב סתירות:

ומזו הכרעה שהכריעה הכתוב השלישי ותקן שני הכתובים המכחישין זה את זה 
י כדי למדו רז"ל למקומות אחרים שמכחישין זה את זה ולא בא הכתוב השליש

להכריע... והכריעו ביניהם מדעתם ותרצום לפי ראיותם... והא דקתני [וזה ששנינו] 
"עד שיבא הכתוב השלישי ויכריע ביניהם", הכי קאמר [זו הכוונה]: שני כתובים 
המכחישים זה את זה, אי אתה רשאי לדחותן ולהחזיקן בשִבוש, אלא תחזיק לתרץ 

לישי ויכריע ביניהם, ואז תעשה כפי אותם כל מה שתוכל עד שיבאֹ הכתוב הש
  ההכרעה אשר תראה...

יג היא בעצם נתינת מקום ללומד התורה לנסות לדרוש וליישב -לפי הראב"ד, המידה ה
היא עבודת תלמידי החכמים בכל מקום. הראב"ד -סתירות לפי עומק חכמתו ודעתו, שהיא

היה אתה בעצמך הכתוב הזה,  –בעצם אומר, שבכל אימת שאינך מוצא כתוב שלישי 
והשתמש בשכלך ליישב את הסתירה. במלים אחרות, דעת הראב"ד מקבילה לשיטת ישוב 

  הדעת הנ"ל, הנותנת אמון בשכל התלמיד להצליח וליישב סתירות.

ה"קרבן אהרן" עושה דבר נדיר עבור 'אחרון': הוא יוצא בצורה חזקה נגד הראב"ד, שהינו 
עתו של הקרבן אהרן אינה נוחה מהרעיון שכל תלמיד בשר ודם אחד מגדולי הראשונים. ד

  לאיתחיל להתיימר ליישב את הסתירות שה' הציב בתורה. וכך הוא כותב:

ואחר הקידה והשתחויה [אל הראב"ד] לא נח דעתי הקצר בדבריו אלו, כי לא 
נתיישבו לי דברי המדה וגם הסברא לא תנוח בזה... כי מי הוא שיבא אחרי המלך, 

ך מלכי המלכים, ויכניס ראשו להכריע בין ב' כתובים המכחישים זה את זה מל
  הכחשה גמורה וסתירה גמורה?

כיצד אפוא מסביר הקרבן אהרן את כל דרשות חז"ל השונות הבאות ליישב בין פסוקים 
סותרים? הוא מחלק בין שני מיני סתירות: סתירות שאין בהן "הכחשה וסתירה גמורה" 

הכחשה כזו. לשיטתו, חז"ל עסקו רק בישובן של סתירות מהסוג  וסתירות שיש בהן

h h  

תורת כהנים ב, ז, וראו הדוגמא הראשונה שרש"י מביא לשני כתובים המכחישים זה את זה בנספח   .כט

 להלן.

 פירוש הראב"ד על תורת כהנים א, ב.  .ל

 קרבן אהרן פרק יו.  .לא



 יז    סוד ישוב הדעת

הראשון, שהדעת סובלתן. באשר לסתירות הגמורות, בדיוק עליהן נכתבה מידת "שני 
כתובים המכחישים זה את זה עד שיבוא הכתוב השלישי ויכריע ביניהם". מטרתה של 

  מידה זו היא: 

זה את זה סתירה גמורה, ונניחם עד ... שנירא לנפשותינו בבאֹ ב' כתובים סותרים 
שיבאֹ הכתוב השלישי, אשר הוא יהיה המכריע ביניהם. כי בכמו אלו הסתירות לא 
עזבם הכתוב לשכלנו... לא תגע בו יד השכל להכריע ביניהם, וגם לא לחשוב שהם 
סותרים זה את זה, אלא להמתין עד שיבוא הכתוב השלישי... כי הוא יהיה המכריע 

  ולא השכל.

למעשה, הקרבן אהרן כה משוכנע שעניינה של מידה זו היא להפרישנו מדרישה 
. זו עשרה המידות שהתורה נדרשת בהן-מוציא אותה מכלל שלושבפסוקים, שהוא 

": כדי להבדילה מכל האחרות. בעוד האחרות וכןהסיבה לדעתו שהיא נפתחת במלה "
א לדרוש. לשיטתו, הסיבה שרבי נותנות כלים לדרישה, זו האחרונה עניינה להורות לנו ל

ישמעאל צירף אותה היא כדי ליידענו "שכשם שנקבל שכר על הדרישה, נקבל שכר על 
  הפרישה"...

כפי שניתן לראות, דעת הקרבן אהרן קרובה יותר לבחינת ה"איני יודע" דלעיל, המרימה 
אלא יש ידיים ועולה מעל השכל. עבורו, בסתירות גמורות אין ביכולת השכל להכריע, 

  לברק לחכות, כפי שמחכים לאליהו, לכתוב שלישי שיכריע.

h h  

יים בכרך), יצא להגנת הראב"ד והשיב לקרבן ראוי לציין כי אחרון אחר, ה"חות יאיר" (הרב יאיר ח  .לב

שו"ת אהרן תשובה ארוכה ומנומקת, המפריכה את כל הבחנתו בין סתירות גמורות לשאינן גמורות. ראו 

  : סימן קעב ,חות יאיר

הרב בקרבן אהרן הקיף על פירוש זה מצודות וחרמים קורי עכביש חבילות קושיות אין בהם  והנה
מי"ג מדות רק קמ"ל בהיפך דשני כתובים המכחישים לא נתנו לידרוש, וכתב שאינו מדה  ממש, ופירש

בכמה דוכתי דרז"ל רמו קראי אהדדי ומתרצי להו היינו דברים שאין בהם הכחשה  שמה שמצינו
אפשר להכריע ולתרץ וכו' יע"ש, והגאון החסיד בשל"ה דף שצ"ה ע"ב [תורה  וסתירה גמורה רק

ים המכחישין] מייתי דבריו וקלסם. ובאשר אין לפני משא פנים אף שני כתוב שבע"פ כלל מדות ד"ה
   לא ירד בני עמו. :הוא הראב"ד ז"ל אני אומר כי להחזיק בדעת הקדמונים

משם ממשיך החות יאיר להשיב על כל אחת מטענות הקרבן אהרן, עיינו שם. בחרנו בכל זאת להביא   

ת ה"איני יודע" כפי שהיא באה לידי ביטוי בין כאן את דברי הקרבן אהרן בהיותם המחשה נאה לבחינ

 פרשני הנגלה שבתורה.



  סוד ישוב הדעת    יח

 –יג מהמידות שהתורה נדרשת בהן -העובדה כי ישנן שתי דעות כה מנוגדות למידה ה
גושפנקא בה"א הידיעה לדרשות חז"ל, והשניה הרואה בה כאוסרת -אחת הרואה בה את ה

בחינה מעידה על  –ידות) עלינו לדרוש במקום סתירה ממשית (עד כדי הוצאתה מכלל המ
. בדומה של "שני כתובים" בתוך מידת ה"שני כתובים המכחישים זה את זה" גופא

יג שהתורה נדרשת בה -יג, גם המידה ה-לכפילות ה"ונקה/לא ינקה" במידת הרחמים ה
  (או לא) כוללת כפילות פנימית.

ה מסתתר בשתי יג שהתורה נדרשת ב-חיזוק מופלא לקיומה של כפילות פנימית במידה ה
המידות הראשונות: קל וחומר וגזירה שוה. אחד המאפיינים של מידות אלו הוא, שקל 
וחומר אדם יכול לדון מעצמו, ואילו גזירה שוה אין אדם דן מעצמו אלא חייבת להיות 

והנה, שתי בחינות אלו מקבילות בדיוק לגישתם של הראב"ד והקרבן  לגשמועה מפי רבו.
את בחינת הקל וחומר שבשני כתובים, הרשות לדון וליישב  אהרן: הראב"ד מדגיש

הרשות לדרוש בעצמך -בעצמך, והקרבן אהרן את בחינת הגזירה שוה שבשני כתובים, אי
עשרה המידות שהתורה נדרשת בהן מקיימות -דבר שלא קבלת בשמועה. מסתבר ששלוש

רת מעגל עם שתי המידה האחרונה סוג לדאת הכלל "נעוץ סופן בתחילתן ותחילת בסופן":
  לההמידות הראשונות.

  ג. הדרך השלישית: כחֹ התשובה

  הבני יששכר: הכתוב השלישי ככֹח התשובה

הזכרנו לעיל את ה"בנֵי יששכר" כמי שהצביע על הקשר בין מידת ה"שני כתובים 
המכחישים זה את זה" לבין כפילות ה"ונקה לא ינקה" במידות הרחמים. ובכן, נקודה זה 

יון שלם יותר שמביא הבני יששכר בשם מחותנו, רבי צבי הירש היא חלק מרע
למעשה, ניתן לראות  לומזידיטשוב, והמאיר פן חדש לגמרי בכל נושא ישוב הסתירות.

h h  

  בבלי פסחים סו, א.  .לג

  ספר יצירה א, ז.  .לד

ז המידות של הלל הזקן, הנפתחות אף הן במידות הקל וחומר והגזירה השוה, מידת ה"שני כתובים" -ב  .לה

 כלומר מצטרפת וסמוכה אל שתי הראשונות. –היא השלישית 

  אב ג, ז; מאמרי חדש אלול ב, ח.-ר, מאמרי חדשי תמוזבני יששכ  .לו



 יט    סוד ישוב הדעת

בתורת החסידות של הזידיטשובר והבני יששכר מעין "כתוב שלישי" ביחס למחלוקת 
  הראב"ד והקרבן אהרן, השופך אור חדש על שניהם.

הבחירה חיל מכך, שעניינה של כפילות ה"ונקה לא ינקה" הוא נושא הבני יששכר מת
עשרה -: "'ונקה' לשבים, 'לא ינקה' לשאינם שבים". כמובן, כל שלושלחזור בתשובה

מידות הרחמים עניינן לעורר את האדם לתשובה, שעל כן מרבים לומר אותן בימי אלול 
ות את אריכות האפיים של עשרה הראשונות מדגיש-ועשרת ימי תשובה; אך בעוד שתים

ה', סלחנותו, נאמנותו וכו', מידת "ונקה" מדגישה את אחריותו של בעל התשובה עצמו 
העובדה שגמר הניקוי תלוי בתשובתו (וממילא גם להפך, שאם לא יעשה תשובה לא  –

  מובטח לו הניקוי, "לא ינקה"). 

ידות הרחמים יג בגרסה של מ-למרבה היופי, נושא התשובה מתקשר גם למידה ה
  והנחשבת לפנימיות של יג מדות הרחמים של משה: לזהמופיעה בספר מיכה,

י חָפֵץ ־מִי אֵ  אֵרִית נַחֲלָתוֹ לאֹ הֶחֱזִיק לָעַד אַפּוֹ כִּ ע לִשְׁ שַׁ א עָוֹן וְעבֵֹר עַל פֶּ מוֹךָ נשֵֹׂ ל כָּ
מְ . חֶסֶד הוּא לִיךְ בִּ ל חַטּאֹתָםיָשׁוּב יְרַחֲמֵנוּ יִכְבּשׁ עֲוֹנתֵֹינוּ וְתַשְׁ ן אֱמֶת . צֻלוֹת יָם כָּ תֵּ תִּ

עְתָּ לַאֲבתֵֹינוּ מִימֵי קֶדֶםלְיַעֲקבֹ חֶסֶד לְאַבְרָהָם  בַּ ר נִשְׁ   .אֲשֶׁ

כוחה  – לחלעולם" קדמה", מסביר הבני יששכר, רומז ל"תשובה קדםהביטוי "מימי 
הזה  ההיולי של התשובה, השייך לרובד ראשוני ונעלה יותר של ההוויה מאשר העולם

  על כל מוצקותו, ושממנו ניתן לשאוב את הכחֹ להשתנות.

יג מידות הרחמים של משה,  –כעת בא הבני יששכר וכורך יחדיו את שלושת המקורות 
יג המידות שהתורה נדרשת בהם. התשובה, הוא מסביר, -יג מידות הרחמים של מיכה ו

היא הכתוב השלישי הבא להכריע בין שני הכתובים "ונקה" ו"לא ינקה" ולקבוע -היא
נעלית משניהם, "אשר נשבעת לאבתֹינו -איזה מהם יתקיים, וזאת בזכות היותה קדומה

  מימי קדם". 

דברי הבני יששכר קצרים וסתומים, אך בפשטות נראה שהם מתווים דרך שלישית 
דעת "ישֹב -להתמודדות עם סתירות. עד כה הכרנו שתי דרכי התמודדות: או להפוך לבר

אהלים" המסוגל לשבור את הראש וליישב בין שני העולמות (הראב"ד); או להרים ידים, 
ותתגלה תשובה מלמעלה (הקרבן אהרן).  להשעות שיפוט ולחכות "עד שיבוא אליהו"

h h  

 כ.-, יחמיכה ז  .לז

 בבלי פסחים נד, א; נדרים לט, ב. מדרש תהלים צ.   .לח



  סוד ישוב הדעת    כ

מצב בו על פניו נראה שאין לי כחֹ ליישב הבני יששכר מוסיף לנו דרך בינים שלישית: 
 את הסתירה, אך פתאום באים ואומרים לי שאם אעשה תשובה אקבל את הכחֹ הזה.

היא לשון שִיבה למקור וכן יִשוּב סתירות: בכך שהיא מזככת את נשמת האדם תשובה 
משיבה אותה לשורשה, היא מרוממת אותה למקום המסוגל להשקיף מגבוה יותר על ו

הפכים מדומים, ולפתע לראות כיצד הם מתיישבים. אם נתקלנו בסתירה שאיננו מצליחים 
ליישבה, יתכן שהדבר מעיד על כך שלא עשינו מספיק תשובה, ואם נשוב היא תיפתר. 

  בלשון הבני יששכר, "הכל תלוי בתשובה".

ל פני השטח, נושא התשובה שייך רק לחוטאים (שעל כן לא פתחנו את מאמרנו במידות ע
הרחמים, שלכאורה לא קשורים לבר המצוה שלא חטא); אך למעשה "כי אדם אין צדיק 

כל האנשים חוטאים במידה זו או אחרת, ועל כן  לטבארץ אשר יעשה טוב ולא יחטא":
וכך יוכל ליישב את כל  מל ימיו בתשובה"הלקח כאן תקף לכולם. על כל אחד להיות "כ

  הסתירות המדומות שבחייו.

  "כן" או "כאן"? לשוב לה' שמעל המחלוקות

הבני יששכר מזכיר נקודה נוספת: העובדה שבחלק מהנוסחים של הברייתא על המידות 
שני כתובים". הדיוק  וכאןשני כתובים" אלא " וכןשהתורה נדרשת בהן לא כתוב "

חשוב, שרוב הסידורים (אשכנז, ספרד וחב"ד) מקפידים להביא את  בנוסחים מספיק
יג: עוד לפני שכתוב "שני -שניהם. לפנינו כפילות נוספת המקופלת בתוך המידה ה

  כתובים" כבר מופיעים שני כתובים, "כן" ו"כאן", שיש להכריע/ליישב ביניהם!

היא באה  –ל"וכן" הסבר אחד, שהבני יששכר מזכיר, הוא שתיבת "וכאן" משמעה זהה 
יג כתוספת על התריסר שקדמו לה. הסבר נוסף הוא שהמלה "כאן" -להציג את המידה ה

מצביעה על הפרק עליו נסובה הברייתא, ויקרא פרק א פסוק א, בה נמצאת אחת הסתירות 
לפי הבני יששכר עצמו  מאהמובהקות בין כתובים שנדרש כתוב שלישי להכריע ביניהם.

יג עצמה: כאן בפנימיותה, היא כמו אומרת, מסתתרים הן -למידה ההמלה "כאן" רומזת 
יג של מיכה ("מימי קדם", -יג של משה ("ונקה/לא ינקה"), והן המידה ה-מידת הרחמים ה

תשובה); מידות אלו הן, בהתאמה, שני הכתובים המכחישים זה את זה והכתוב השלישי 
  המכריע ביניהם.

h h  

  קהלת ז, כ.   .לט

  בבלי שבת קנג, א.  .מ

 היא הדוגמא השניה שרש"י מביא בפירושו על התורה, ראו נספח.  .מא



 כא    סוד ישוב הדעת

ננות במלים "כן" ו"כאן" עצמן, המצטרפת לכל להסברים אלו ברצוננו להוסיף התבו
  הדברים האמורים לעיל  ומעמיקה לבארם. 

נפתח בכך שמלכתחילה, המלה הזו, בין אם מנוסחת "וכן" או "וכאן", מתמיהה. מדוע 
עשרה? אכן, על מלה זו -עשרה המידות הראשונות למידה השלוש-להבחין בין שתים

ה"שני כתובים" כלל אינה חלק מהמידות  סמך הקרבן אהרן את פירושו לפיו מידת
שהתורה נדרשת בהן. המלה מטילה את המידה למרחב של ספק, תולה אותה בעצמה 

  במקום של סתירות וכפילויות.

בין  אטמון בהכנסת האות  כאןל כןכעת נתבונן ביחס בין שני הנוסחים. המעבר מ
ת ואז מוסיפים לה אות . העובדה שאנו מתחילים עם מלה בת שתי אותיון-ו כהאותיות 

הם  ן-ו כשלישית באמצע, בעצמה מזכירה את המבנה של שני כתובים וכתוב שלישי: 
היא הכתוב השלישי המתייצב ביניהם. הסיבה לנוסח השני היא אולי  א-שני הכתובים, וה

  בכלל.  יג-כדי ללמדנו משהו על המעבר הזה, ועל המידה ה

? לגבי האות כ"ף, לשון כפיה, מוסבר בחסידות במפורש ן-ו כמה יכול להיות ההבדל בין 
שהיא רומזת בעבודת הנפש ל"אתכפיא", עבודת ההכנעה של הנפש הבהמית, היא עבודת 

עבודת  –כרומזת לעבודה המשלימה ן ה"בינוני" של התניא. לאור זאת ניתן לראות באות 
וקית, היא עבודת ה"אתהפכא", היפוך המידות הטבעיות לאלוקיות באמצעות הנפש האל

היא אחת מחמש האותיות מנצפ"ך נושאות ההפכים (הנכתבות נ ה"צדיק". אכן, האות 
היא רמז ן סופית ספציפית יותר,  מבבשני אופנים), והיחידה המופיעה בתנ"ך הפוכה.

", עבודת האדם נאמן כפוף) רומזת ל"נ( "כפופה נו"ןמובהק לאתהפכא: לפי חז"ל "
", מציאותו הזקופה נאמן פשוט) רומזת ל"ן" (פשוטההכשר בעולם הזה, ואילו "נו"ן 

, עבודת הבינוני בעולם הזה (אכן, אתכפיאהוא מי שעושה  הכפוףהנאמן  מגבעולם הבא.
), ואילו הנאמן הפשוט הוא מי שעשה אתהפכא, עבר לעבודת הצדיק כ-דומה ל נהאות 

  בבחינת עולם הבא.

ן רומזות לעבודות האתכפיא והאתהפכא תואם רעיון חסידי -יון כי האותיות כ והרע
חשוב: שמחלוקות רבות בחז"ל משתלשלות מכך שבעומק, חכם אחד חושב במונחים 

h h  

לו בפרק י (פרשת בהעלתך), ושבע פעמים במזמור -פעמיים בספר במדבר, לפני ואחרי פסוקים לה ו  .מב

 ק"ז בתהלים. 

  , וראו רש"י על אתר, ד"ה נאמן כפוף.א, בבלי שבת קד  .מג



  סוד ישוב הדעת    כב

של עבודת ה'בינוני' בעולמות הנמוכים, בעוד השני חושב במונחי עבודת ה'צדיק' בעולם 
  האצילות.

ניסוחו המקורי  –תכפיא המביאה לידי אתהפכא" ביחד רומזת לעקרון של "א כןהמלה 
: אתכפיא כןשל הרבי הריי"ץ, שבא להבהיר שלא מעוניינים באחד בלי השני. רוצים 

  המביאה לידי אתהפכא, עבודת בינוני המובילה לעבודת הצדיק. 

ניתן  –כמו כל צמד הפכים, "שני כתובים"  –העניין הוא, שאת שני סוגי העבודה הזו 
אופנים: א) חיבור חיצוני יותר, שהוא פשוט לאחוז בשניהם ביחד, ללמד  לחבר בשני

ב) חיבור פנימי יותר בו הם מקבלים אחד מהשני -אותם לסבול ולהסתגל אחד לשני, ו
כן בהפריה הדדית, מתאחדים באחדות אמיתית "מבלי אשר ימצא ראש וסוף". המלה 

חיבור הפנימי יותר יש צורך משקפת את החיבור הראשון, החיצוני. אך כדי לעבור ל
המגלם את שורשם  –בסוד "השותף השלישי" ביצירת הולד  –להוסיף מרכיב שלישי 

המשותף, בזכותו הם מתאחדים. בהקשר של עבודה פנימית, המרכיב השלישי הוא 
א -התקשרות פשוטה לה', שלמעלה מאתכפיא ואתהפכא. התקשרות פשוטה זו היא ה

  מד.כאן את המלה תרויוצן -וה כ-הנכנסת בין ה

  חיבור ה'כן' וה'לא'

היא  לאגם  כן. כמו המלה אבאה מהמלה ל א-, ניתן לדרוש ולומר שהכןזה  ן-ו כאם 
-מפרידה ולא חיובית-מלה בת שתי אותיות הטעונות דרשה; אך בהיותה מלה שלילית

מאחדת היא מזמינה דרשה מסוג אחר, לא כזו הנותנת טעם חיובי בשתי האותיות אלא 
היא על פי  למוציאה אחת מהם. איזו יש להוציא ואיזו להשאיר? האות -כזו השוללת

, אל האות אל"ף. א'-לְ ר אפוא לקרוא כאומרת אפש לא. את המלה -לְ פשט אות הקישור 
האות א היא העיקרית והאות ל מבטאת תנועה אליה. אם מחליפים את סדר האותיות 

בזה  לא; אך המלה אֵ־ל), שהיא גם השם הקדוש אַלעצמה (או  אֶלמקבלים את המלה 
 ית המגולמת באותפלא, בחינה א־להסדר מבטאת תנועה אל בחינה גבוהה יותר מהשם 

, עצמותו הנעלמת של "אלופו של עולם". לא בכדי, הדגיש הרמב"ם שאת מהות אל"ף

h h  

שני אופני החיבור מוסברים בחסידות כנובעים משתי בחינות בספירת התפארת: החיבור החיצוני יותר   .מד

נובע מחיצוניות התפארת, בבחינת יעקב אבינו, "איש תם ישֹב אהלים", והחיבור הפנימי מפנימיות 

 דעת משההתפארת, בחינת יעקב אבינו שבתוכה מתלבשת נשמת משה רבינו, ספירת הדעת. והנה, 

חלוקת מו הוא ראשי התבות של עצממשה השם  .אחדות פשוטה וכןדעת המכריע עולה בגימטריא 

לל, בהיות תורתו נושאת את ההפכים העתידים להתגלות בשני בתי המדרש האלו, ובהרחבה המאי ש

  פה.-בכל ריבוי הדעות שבתורה שבעל



 כג    סוד ישוב הדעת

, לא לאהאלוקות ניתן להשיג רק דרך "תארי שלילה", קרי, אמירות על אודות מה ה' הוא 
  מה הוא כן...

ן כשני בתי מדרש חדורי וודאות, שכל אחד מהם מכריז נחרצות -כ וה-ניתן לחשוב על ה
). בתווך עומד איש תם ן-והשני את ה כ-ק שהאחד מדגיש את ה" על שיטתו (רכן!"

דעת -המנסה להכריע ביניהם. דרך אחת הפתוחה בפניו היא להיות "ישֹב אהלים", בר
משל עצמו. דרך שניה היא להתייאש ממלאכת  כןהמיישב את שתי השיטות ויוצא עם 
יהו הנביא או הכתוב , "איני יודע", ולחכות לאללאהחיבור, להרים ידיו לשמים ולומר 

השלישי שיבואו ויפתרו את הקושיה עבורו. אך ישנה גם דרך שלישית שהוא יכול ללכת 
. זוהי דרך התשובה, התובעת ללכת, כאן כאןלכדי  כן-וה לא-בה, והיא לשלב את ה

אל ה' אחד, השורש הנעלם של כל הדברים שברא את שני בתי המדרש  – א'-לְ ועכשיו, 
המגיע לוודאות דרך בקשת פני ה' עצמו הוא  כן-וה לא-. חיבור הובו שניהם נפגשים

עבדי משה, בכל ביתי נאמן הוא. פֶּה אל פֶּה אדבר בו ומראֶה ולא בחידתֹ  לא כןבסוד "
  מהותמֻנת ה' יביט...".

הדרכה זו בדיוק מובאת במסכת חגיגה, כעצה יעוצה לאדם הניצב בין בתי מדרש 
  מוהסותרים זה את זה:

אלו תלמידי חכמים שיושבין אסופות אסופות ועוסקין  – (קהלת יב, יא)" תוֹ פּ בעלי אסֻ "
הללו פוסלין  ,הללו אוסרין והללו מתירין ,הללו מטמאין והללו מטהרין .בתורה

כולם  ,תלמוד לומר ?היאך אני למד תורה מעתה ,שמא יאמר אדם .והללו מכשירין
מפי אדון כל  ,פרנס אחד אמרן ,ל אחד נתנן־א – (שם, שם)" עה אחדתנו מרֹ נִ "

אף  .(שמות כ, א)" להים את כל הדברים האלה־וידבר א"דכתיב  ,המעשים ברוך הוא
לשמוע את דברי מטמאים ואת דברי  ,עשה אזניך כאפרכסת וקנה לך לב מבין ,אתה

  .את דברי פוסלין ואת דברי מכשירין ,את דברי אוסרין ואת דברי מתירין ,מטהרים

ה"רעֹה אחד" שברא את כל בתי המדרש, מסוגל האדם לפתח את גדלות  מתוך השיבה אל
המוחין הנדרשת להאזין בפנימיות לכל אחד מהם וליישבם. דוקא השיבה אל ה' באופן 

  דעת.-שלמעלה מטעם ודעת הופכת את האדם לבן

h h  

 במדבר יב, ז.  .מה

  .ב, בבלי חגיגה ג  .מו



  סוד ישוב הדעת    כד

  נספח: סתירותיו של רש"י

  שלוש הסתירות בפירוש רש"י על התורה

על התורה, "פשוטו של מקרא", מוצאים כי בכל פירושו הוא  אם עוברים על פירוש רש"י
מביא בדיוק שלוש דוגמאות של "שני כתובים המכחישים זה את זה עד שיבוא הכתוב 
השלישי ויכריע ביניהם", שלושתם בחומש שמות. ידוע שהרבי מליובאוויטש דייק בכל 

וגמאות לסתירות שרש"י אות ואות בפירוש רש"י. על פי דרכו, מעניין לבחון את שלוש הד
  מביא ולעמוד על פשרן ועל המבנה הפנימי שהן יוצרות. 

ומתייחסת להתגלות של מתן  מזהדוגמא הראשונה שרש"י מביא לקוחה מתורת כהנים
מן השמים דברתי תורה. פסוק אחד, עליו מופיע פירוש רש"י, אומר "אתם ראיתם כי 

, פרק קודם לכן) אומר "וירד ה' לעומתו, פסוק אחר (המופיע באותה פרשה מח".עמכם
  מהיכן אפוא דיבר ה', מהשמים או מההר שעל הארץ? מט".על הר סיני

רש"י מביא שתי אפשרויות של הכרעה, שני "הכתוב השלישי" המכריע בין הכתובים 
אך רש"י מדייק שהם  המכחישים זה את זה. יש מפרשים האומרים שהן אותה הכרעה,

 ,ךָּ ליסרקלֹו השמים השמיע את מִן שונים. ההכרעה הראשונה היא באמצעות הפסוק "
 קול ה'הפסוק מבחין בין  נמתוך האש".תָ שו הגדולה ודבריו שמעאִ את  ועל הארץ הרא

(כשיטת הפסוק "מן  מהשמיםשמענו  קול ה'. את אשו והדיבור היוצא ממנהלבין 
(כשיטת הפסוק "וירד  בארץהיו  האש והדיבור היוצא ממנוכם"), אך השמים דברתי עמ
  ה' על הר סיני"). 

לפי פסוק זה,  נא".וַיֵרַדשמים וַיֵּט הישוב השני של הסתירה שרש"י מביא הוא מהפסוק "
זמנית הן מהשמים והן -. באופן זה הוא דיבר בועל ההר אותם שמים והציעאת הרכין ה' 

זו אין חילוק בתוך הדיבור האלוקי בין הקול לבין האש  מההר שבארץ. לפי הכרעה

h h  

  ב, ז.  .מז

  .יט, שמות כ  .מח

 שמות יט, כ.  .מט

  דברים ד, לו.  .נ

  .י, תהלים יח  .נא



 כה    סוד ישוב הדעת

והדיבור, אלא הכל היה דיבור אחד, ופשוט שני המקומות הסותרים התאחדו למקום 
  נבאחד.

הדוגמא השניה לסתירה בין פסוקים שרש"י מביא נוגעת לאופן בו ה' התגלה למשה 
 כלומר  נג",ביםשני הכרֻ מעל הכפרֹת מבין באהל מועד. בספר שמות כתוב "ודִברתי אִת

בתוך קודש הקדשים עצמו. לעומת זאת, הפסוק הפותח את ספר ויקרא אומר "וידבר ה' 
כלומר שה' דיבר עם משה מאוהל מועד ולא מקודש  נדלאמֹר",מאֹהל מועד אליו 

שרש"י מביא להכריע ביניהם הוא, "ובבאֹ משה אל אֹהל מועד הכתוב השלישי הקדשים. 
לפי רש"י, השכינה ירדה לדבר  נההקול מִדַבֵּר אליו מעל הכפֹרת". לדבר אתו וישְמע את

מעל הכפרת בתוך קודש הקדשים, אך משה היה נכנס רק לאוהל מועד ומשם היה שומע 
  את הקול.

ושוב קשורה במשה  נודוגמאתו השלישית של רש"י לקוחה אף היא מתורת כהנים,
ופסוק שני "ובבאֹ  נזאל אהֹל מועד",ובאוהל מועד. פסוק אחד אומר, "ולא יכלֹ משה לבוא 

האם משה היה מסוגל להכנס אל האוהל או לא? במקרה זה,  נחמשה אל אֹהל מועד".
הכתוב השלישי המכריע אינו אלא המשך הפסוק של הכתוב הראשון: "ולא יכלֹ משה 

". כאשר ענן הכבוד שכן על המשכן משה לא היה כי שָכן עליו הענןלבוא אל אֹהל מועד 
  להכנס, אבל ברגע שענן הכבוד הסתלק הוא היה יכול.יכול 

h h  

ראוי לציין שהבדל משמעותי שורר בין גרסת רש"י לגרסת התורת כהנים בסתירה זו. בתורת כהנים,   .נב

הסתירה אינה בין הפסוקים "וירד ה' על הר סיני" לבין "מן השמים דברתי", אלא בין "וירד ה' על הר 

הלא הוא ההצעה הראשונה של רש"י לכתוב השלישי המכריע!  –" מן השמים השמיעךסיני" לבין "

הוא הפסוק המכריע, וטעמו שהוא "מלמד שהרכין -אצל התורת כהנים, הפסוק "מן השמים דברתי" הוא

ההסבר של הצעת ההכרעה השניה של רש"י.  –הקב"ה שמי השמים העליונים על הר סיני ודבר עמהם" 

ת כהנים, אך העמיק בה וסידר אותה מחדש, וכן חילק בין שני נראה כי רש"י נטל את הדוגמא של תור

   אופני הכרעה שונים לגביה.

 .כב, שמות כה  .נג

 .א, ויקרא א  .נד

  .פט, במדבר ז  .נה

  תורת כהנים ב, ח.  .נו

  .לה, מות מש  .נז

 .פט ,במדבר ז  .נח



  סוד ישוב הדעת    כו

  מבנה שלוש הסתירות 

בחירותיו של רש"י אינן שרירותיות. אם הוא בחר דוקא בשלוש סתירות אלו כדוגמאות 
  יג שהתורה נדרשת בה, כנראה הן מצטרפות לאמירה יסודית לגביה.-למידה ה

הדבר הראשון שצד את תשומת לבנו לגבי הדוגמאות הוא שיש להן צד שוה חזק: 
או עִם עם ישראל כולו  –שלושתן עוסקות בגילוי מן השמים, באופן שה' מדבר עמנו 

במתן תורה, או עם משה רבינו. כנראה בנושא זה, יותר מנושאים אחרים, יש סתירות 
אתר של חידה ומסתורין, המתבטאים בין מובנות. הרקיע בו השמים והארץ נושקים הוא 

השאר בסתירות. הסתירה הראשונה קשורה בעמידה של ישראל כולם בהר סיני, מעמד 
שעלינו לשחזר ולחדש מבחינה תודעתית בכל יום. הסתירה השניה קשורה בדיבור של 

האם הוא נכנס לפני ולפנים או מדבר עם ה' מרחוק יחסית,  –משה רבינו, הצדיק, עם ה' 
באוהל? והסתירה השלישית קשורה בשאלה אם משה יכול להכנס בכלל לאוהל, לא כל 
שכן לקודש הקדשים, כאשר התשובה נעוצה בנושא הענן, המחייב את משה להתאזר 

  במידת הסבלנות. 

והנה, את שלוש הדוגמאות של רש"י, בסדר שהוא מבין אותן, ניתן לכוון בצורה יפה 
  ונות שהצגנו לעיל, ספירות הכתר, החכמה והבינה.מאד כנגד שלוש הספירות הראש

. זו הסיבה שיש כתרעצם ההתגלות של ה' במעמד הר סיני, עשרת הדברות, הוא גילוי ה
) אותיות בעשרת הדברות. המלה הראשונה שה' אומר בהתגלותו היא 620( כתרבדיוק 
 –י נתתי הבית", אני את עצמי כתבתיתבית כפשי ננא א, שחז"ל דרשו כאומרת "אנכי

גילוי הכתר. הסתירה כאן, אם ה' התגלה בשמים או בארץ, משקפת את השאלה היסודית 
ביותר לגבי ספירת הכתר, האם הוא חלק ממאציל הספירות (שמים) או חלק מהספירות 
הנאצלות (ארץ)? העובדה שרש"י מביא שני תירוצים לסתירה אף היא מכוונת: היא 

שני רובדים יסודיים, הנקראים חיצוניות הכתר משקפת את העובדה שהכתר מורכב מ
   נטופנימיות הכתר.

שתי הסתירות הבאות הן ממש 'זוג' העוסק במשה באוהל מועד, ועל כן מקבילות לזוג 
  ספירות החכמה והבינה, המהוות יחדיו את מישור ה"מוחין" של הספירות: –ספירות 

h h  

אנפין"), -התירוץ הראשון, המחלק בין "קול" בשמים ל"אש" בארץ, הוא כנגד חיצוניות הכתר ("אריך  .נט

ה' איחד את השמים והארץ ודיבר דיבור אחד, לפיו השייכת יחסית לריבוי הנבראים; התירוץ השני, 

  יומין"), השייכת לאחדות הבורא.-הוא כנגד פנימיות הכתר ("עתיק



 כז    סוד ישוב הדעת

. קודש חכמהא כנגד ספירת ההסתירה בדבר דיבור ה' מעל הכפרת לעומת באוהל מועד הי
הקדשים הוא כנגד הכתר, והקודש, אוהל מועד, כנגד החכמה. לפי הכתוב השלישי 
המיישב ה' דיבר מעל הכפורת אך משה עמד באוהל והקול הגיע אליו. במלים אחרות, 
משה עמד במקום ספירת החכמה, ומשם שמע את דבר ה' הבוקע מספירת הכתר, כפי 

אתה מן הכתר. אכן, בקבלה וחסידות מוסבר שהפסוק על שמו שהחכמה יונקת את השר
נקרא משה, "כי מן המים משיתהו", רומז לכך ששורש נשמתו היא מספירת החכמה, 

  המשולה למים.

לבסוף, הסתירה האחרונה של רש"י, העוסקת בענן המונע מבעד משה להכנס לאוהל, 
אלוקית ומאופיינת באור  . בעוד ספירת החכמה מבטאת השראהבינההיא כנגד ספירת ה

ובהירות, ספירת הבינה מתוארת כנתונה "במחשכים": היא מבטאת התבוננות בשכל 
הבנה, כאילו "חשֹך ענן וערפל" מכסים -ארצי, המפלסת דרכה דרך מחשכים של חוסר

אותה. בנוסף, המפרשים מסבירים שהענן לא מנע ממשה להכנס משום שהיה חומר עבה, 
יו מלאכי חבלה שסיכנו אותו. תיאור זה תואם את אופי הבינה, אלא משום שהתלוו אל

בשל היותה מעורבת במציאות הארצית היא שורש  –עליה נאמר ש"מינה דינין מתערין" 
  הדינים וההקפדות, בחינת מלאכי חבלה. 

אם כן, אנו רואים ששלוש הדוגמאות שרש"י מביא ל"שני כתובים המכחישים זה את זה 
שלישי ויכריע ביניהם" יוצרות מבנה קבלי מאד מכוון, המתקשר עד שיבוא הכתוב ה

   סבבירור למבנה הקבלי של סתירות וישובן בכלל.

h h  

בינה לשלוש סתירות שונות, עם -חכמה-ירות של רש"י, המקביל את כתרכיצד מסתדר מבנה הסת  .ס

המבנה שהובא בגוף המאמר, לפיה חכמה ובינה הן שני הכתובים המכחישים זה את זה והכתר היא 

שורשם המשותף? ובכן כפי שראינו, שלוש הסתירות של רש"י נחלקות בבירור לאחת העוסקת בכללות 

ל"שני כתובים" ו"כתוב שלישי" (כאשר צמד מבנה הדומה  –שה עם ישראל, ושתיים העוסקות במ

הסתירות העוסקות במשה קשורות גם באוהל מועד, בבחינת "ישֹב אהלים"). יתרה מכך, הסתירה 

הראשונה ממש מקפלת בתוכה, בשני תירוציה, את שתי הסתירות האחרות: התירוץ המפריד בין הקול 

ניה, של ספירת החכמה, המפרידה בין הקול האלוקי שבשמים לאש שבארץ הוא כנגד הסתירה הש

שמעל הכפרת להד המגיע למשה; והתירוץ לפיו ה' הרכין את השמים לארץ וקיפל את כל המציאות 

הרכנת הענן על -למקום אחד הוא כנגד הסתירה השלישית, של ספירת הבינה, המתארת את השכנת

  להכנס אליו.  המשכן באופן שמשה, השוכן בגוף בעל ממדים, לא יכול





  הנחת תפילין בחול המועד
  בר המצוה תן חדרשת 

לפי מנהג חב"ד, מתחילים להניח תפילין ששים יום לפני בר המצוה. מכיון שבר המצוה 
חדשיים  –כ"ח חשון, הייתי משוכנע שיום הנחת התפילין שלי יהיה כ"ח אלול -שלי חל ב

לפני. אך להפתעתי התברר לי שלא כך: אם במהלך ששים הימים האלו חלים חגים, יש 
הנחת התפילין כמספר הימים של החג ושל חול המועד. מכיוון  להקדים את יום

שבחדשיים מסוף אלול עד סוף חשון חלים כל חגי תשרי, היה צריך להוסיף את כל הימים 
  ט"ז אלול.-האלה לאלול והתחלתי להניח ב

  מי אמר שלא מניחים תפילין בחגים?  –דבר זה העלה לי את השאלה 

  כתוב: סעיף א אאורח חיים סימן ל לחן ערוךשוב

בשבת וי"ט אסור להניח תפילין, מפני שהם עצמם אות ואם מניחים בהם אות אחר 
  .זלזול לאות שלהם[זה] היה 

כלומר: הסיבה שאסור להניח תפילין בשבתות וימים טובים היא שהתפילין נקראים אות 
"אות טובים נקראים אות (שכתוב -על ידך"), אבל גם השבתות והימים לאות("והיה לך 

  היא ביני וביניכם"). להניח תפילין בזמן החג זהו כביכול הפגנת זלזול באות של החג. 

בשבת ויום טוב. אבל מה לגבי חול המועד? עכשיו מובן לנו למה לא מניחים תפילין 
  ממשיך השו"ע, בסעיף ב:

בחול המועד גם כן אסור להניח תפילין מהטעם הזה בעצמו, שימי חול המועד גם 
   .הם אות

גם בהם אסור להניח תפילין. נשמע  –מכיון שימי חול המועד מוגדרים גם הם כאות 
  פשוט, נכון? 



  הנחת תפילין בחול המועד    ל

  הקושיא

מגיע הרמ"א, שהוא הפוסק לכל האשכנזים, ומסבך את העניינים. אומר  אז זהו, שלא.
  הרמ"א:

[האשכנזים] . וכן נוהגין בכל גלילות אלו ..חייב בתפילין ול המועדשח ש אומריםוי
ול רם בבהכנ"ס מועד ולברך עליהם, אלא שאין מברכים עליהם בק[חול ה]להניחם ב

  .כמו שאר ימות השנה

נוהגים להניח תפילין בחול המועד, רק  כןר שהאשכנזים במלים אחרות, הרמ"א אומ
לא הנחתי תפילין בחול  ,אשכנזי, שאני אניאם כך מדוע  שאינם מברכים בקול רם.

המועד? ומדוע הקדמתי את הנחת התפילין כנגד ימי חול המועד? אולי מנהג החסידים 
  שונה מהמנהג האשכנזי הכללי?

שהוא  ,אדמו"ר הזקן "בעל התניא"מהדורת השולחן ערוך שכתב  ,נלך לשולחן ערוך הרב
  . (לא רק חסידי חב"ד), ונראה מה הוא אומר הפוסק לכל החסידים

מביא רק את ההלכה כמו השו"ע והרמ"א, אלא גם הוא, שאין הוא ה"ז אדמוהחידוש ב
 ,אדמוה"ז מסביר שבלב המחלוקת בין השו"ע והרמ"א נמצאת השאלה. טעם ההלכהאת 

האות (השו"ע) אינו זמן תפילין  חול המועדלפי הסוברים ש ?מהו בכלל ה"אות" של החג
בפסח הימנעות מאכילת חמץ, ובסוכות ישיבה  –המצוות המיוחדות להם הוא של החגים 

מכיוון שמצוות אלו קיימות גם בחול המועד, הנחת תפילין בימים אלו תהיה בסוכה. 
הוא כן זמן תפילין (הרמ"א) האות  חול המועדם שזלזול בהם. לעומת זאת, לפי הסוברי

מותר לעשות מלאכה,  של החג הוא רק איסור עשיית מלאכה. ומכיוון שבחול המועד
  ויש להניח תפילין.  האות לא קיים

להניח תפילין בחול  שיש ,כמו הרמ"א ,אז מה השורה האחרונה? ובכן, אדמוה"ז פוסק
  . , כי חושש לדעת השו"עעושה יפה –רכה המועד! הוא רק מוסיף שמי שמניח בלי ב

גם הרמ"א, פוסק האשכנזים, וגם אדמוה"ז, פוסק החסידים, אמרו שיש מסתבר אם כן ש
  !. אז למה לא מניחים?חול המועדלהניח תפילין ב

  שלות הסוגיאלהשת

שהאות שבגינו היא דעת התוספות במנחות (לו:) נתחיל להכנס להשתלשלות הסוגיא. 
לכן . מיוחדות ליוםהמצוות הלא מניחים תפילין בשבת ויו"ט, אינו איסור מלאכה, אלא 



 לא    הנחת תפילין בחול המועד

) אינו בפסח ואיסור אכילת חמץבסוכות שיש בו מצוות מיוחדות (סוכה  חול המועדגם 
  זמן תפילין. 

אבל יש כן זמן תפילין, הוא  חול המועדשכתוב (יט.)  מסכת מועד קטןבגמרא אמנם, 
ולכן אי אפשר  – ששבת ויו"ט הוא זמן תפיליןהסוברים שזה לדעת אותם תנאים  לתרץ

  . להביא הוכחה מהם

כן זמן הוא  חול המועדשמע תירושלמי (פ"ג ה"ד) משקטן ב-מועדשבקושיה שניה היא, 
, ובמקרים אלו פוסקים לפי מחלוקת בבלי ירושלמי. כאן התירוץ הוא שזוהי תפילין
  .הבבלי

ממועד קטן  –לגבי שתי הקושיות שהבאנו , אבל פותדברי התוסמביא את  הרא"ש
הוא לא מקבל את התירוצים: לדעתו, במועד קטן אין לומר שזה לדעת  –ומהירושלמי 

 כיוון שלא מפורש בבבלילגבי הקושיה מהירושלמי, והסוברים ששבת ויו"ט זמן תפילין; 
  , נאמר שהוא לא חולק על הירושלמי. האם מניחים תפילין או לא

, עם ברכה, וכך גם היה עושה רבו, המהר"ם חול המועדלכן לפי הרא"ש כן מניחים ב
   מרוטנבורג.

, דעות שתיהביא לגבי הברכה, הוא . חול המועד, שכן להניח בכתב כהירושלמי יהמרדכִ 
  לכאן ולכאן.

המנהג  ךאב"ד וכתב שכוהר פותותלה זאת בדעת התוס ,רשב"א כתב שאין מניחיםה
 .(בספרד)

שכתב הרשב"א שהמנהג בזמנו היה שלא להניח, הרי ף על פי הבית יוסף כותב שא
היה שכן להניח, אלא שבהמשך שינו את המנהג מפני גם אצל הספרדים,  ,שהמנהג בפועל

 שבזוהר מפורש שלא להניח בחול המועד.

שדבר שלא מבואר בגמרא  – וכך היא שיטתו בכמה מקומות –למעשה, דעת הבית יוסף 
 שלנו (בבלי) אבל מבואר בזוהר, נוהגים כפי שכתוב בזוהר, אפילו אם הפוסקים חולקים.

כותב שבמקום הוא כותב שהמנהג הוא שמניחים ומברכין, רק מברכין בלחש.  הרמ"א
"ואין לזוז מדברי הפוסקים אף  :כפוסקיםשמבואר בפוסקים הפוך מהזוהר, אז נוהגים 

  דלא כבית יוסף". ,כן נראה לי .אם היו דברי הזוהר חולקים עליהם



  הנחת תפילין בחול המועד    לב

  הסבר המנהג בפועל

. וכך נהגו רוב קהילות האשכנזים, המנהג בארצות אשכנז היה שכן להניחכפי שאמרנו, 
  מה השתנה? עד סביבות מלחמת העולם השניה.

מחד  החסידיםהסיפור הוא כזה: מבין קהילות אשכנז היו שני יוצאים מן הכלל גדולים: 
 :מאידך גיסא ותלמידי הגר"א גיסא

פסק בשו"ע שלו שכן להניח. עם זאת, הוא הסביר אדמו"ר הזקן כאמור, החסידים: 
 ם, הרי שמנהג החסידים הוא כהמקובלים,שבמקום שהמקובלים חולקים על הפוסקי

הוא פסק עצמו למרות שבשו"ע שלו כלומר, . שלא מניחים כדברי הזוהראן וממילא כ
לחוש למה שכתוב הוא מנהג כל החסידים זו הסיבה ש אין לעשות כן! – כשיטת הפוסקים

 .אפילו נגד הפוסקים שלא להניח, בזוהר,

 ,ירושלמימהדוחה את הראיות ממו"ק בבלי והוא  ,בביאור הגר"א תלמידי הגר"א:
ומוכיח שבשני התלמודים מדובר בדעות תנאים שסוברים ששבת ויו"ט זמן תפילין, מה 

 ,כדעת התוספותהן גאון רב האי וכן דעת  "הלכות גדולותה"מביא שדעת והלכה. בשדחוי 
  גם בחול המועד ולכן לא מניחים בהם תפילין. 'אות'שיש 

  לא להניח.בארץ ישראל התגוררו ספרדים, שכפי שכתב הבית יוסף נהגו ש

  בשני גלים: היישוב האשכנזי בארץ התחדש 

, שהתיישבו בצפת עליית החסידים של רבי מנחם מענדל מוויטעבסק ותלמידיו  )א

 . ואח"כ בטבריה
  , שהתיישבו בירושלים.עליית תלמידי הגר"א  )ב

, דבר שהשתלב עם חול המועדשלא להניח תפילין בי קהילות אלו היה כאמור שתנהג מ
  בר חיו בארץ.מנהג הספרדים שכ

תי קהילות אלו היוו את יסוד היישוב האשכנזי בארץ, הרי שכל אשכנזי שעלה כיוון שש
אף אם לא היה שייך לקהילות אלו בתחילה, החל לנהוג כמנהג המקום לאחר מכן,  לארץ

 .חול המועדלא הניחו ברץ ישראל שלא להניח. וכך נוצר מצב בו גם האשכנזים בא –

הלך זה דבר אך , חול המועדחלק מקהילות האשכנזים תפילין בדיין הניחו בחו"ל ע
  והתמעט עם השנים, בין היתר בעקבות כך שעיקר היישוב היהודי עבר לארץ ישראל.



 לג    הנחת תפילין בחול המועד

 נקודות מתורת החסידות

  ת על הסוגיא:וחסידישתי נקודות לסיום נביא 

ההבדל הוא כמו לשבת יום חול הנחת תפילין בשההבדל בין בחסידות מוסבר  :אנקודה 
  בין עבד לבן:

  העבד צריך מעשה כפיה חיצוני שיזכיר לו את שייכותו לאדון ויסמל לרואים

. בימי החול אנו כמו עבדים, וצריכים מבחוץ את היותו תחת ממשלתו של האדון

  להניח תפילין.

  ,חיצוני רק כפיה מעשה , ון של אביורצומחובר בפנימיותו להבן לעומת זאת

אין בשבת אנו כמו בנים של ה', ולכן . אבהלו עם  בקשר העצמי שישיפגום 

  להניח תפילין.

הוא זמן תפילין היא בפנימיותה השאלה, האם בימים אלו אנו  חול המועדשאלה אם ה
חול יותר כמו עבדים או יותר כמו בנים? נראה שעבור הספרדים אנו יותר כמו בנים ב

  .לגבי ימים אלו תודעת בן, ואילו אצל האשכנזים חלה תנועה מתודעת עבד להמועד

עולם מקבילים למוסבר בחסידות שימי החול, הנקראים גם "ימי המעשה",  נקודה ב:
עולם מקבילים להעשיה, ואילו ימי חול המועד, שיש להן דרגת קדושה גבוהה יותר, 

  היצירה. 

חוץ לארץ זה אותם שני עולמות מבטאים גם את היחס בין ארץ ישראל לחוץ לארץ: 
  בחינת עולם העשיה, וארץ ישראל זה בחינת עולם היצירה. 

ארץ ישראל לימי חול המועד! הקשר  יוצא שיש קשר עמוק בין חו"ל לימי החול, ובין
החסידים מחד ותלמידי הגר"א  –הזה מסביר כיצד דוקא אותם שני זרמים ביהדות אשכנז 

, ואלו שיזמו את חול המועדלין בבעת אלו שפסקו שאין להניח תפי-הם בה –מאידך 
בשני המישורים הם ביקשו לעלות מתודעת עולם העשיה העליות הראשונות לארץ! 

  עולם היצירה.לתודעת 


