
הרב יצחק גינזבורג

רוֹת חןֵ חןֵ תְּשֻׁ
שני מאמרי התבוננות בסודות המילה 'חן'

מעובדים מתוך הספר "שבעים פני חן"

עיבוד: ניר מנוסי

יוצא לכבוד חגיגות בת המצווה של 

חן־אילנה מלכות הלל, י"ב תמוז

חן מִלכה מנוסי, י"ג תמוז

ה'תשפ"א 
)באתב"ש צבאות=חן אמת(



עריכת הספר "שבעים פני חן" )בהכנה(: ישראל כ"ץ 

הגהה ועיצוב: דוד הלל

ציור העטיפה: חן-אילנה הלל



פתח דבר
מראשיתה.  כבר  היהודית  בחשיבה  מוסד  יסוד  הוא  ואותיותיה  התורה  במילות  העיסוק 

שלילת האלילות וביסוס האמונה בא־ל אחד שאין לו גוף או דמות הגוף, פירושם היה בין 

השאר המרת הייצוג החזותי של מושא הפולחן הדתי בייצוג שמיעתי־-מילולי שלו. קו ישיר 

מוביל משבירת הצלמים בידי אברהם למתן התורה בידי צאצאו משה, מנטישת הַדְמָיוֹת 

מגושמות של הכוחות האלוקיים הגלויים בדמות פסלים, לאימוץ ההתלבשות של עצמוּת 

ה' הנעלמת בצורת מילים. 

למוקד  התורה  בלשון  המדוקדק  העיון  הפך  ראשון  בית  ימי  בסוף  הנבואה  דעיכת  עם 

הדבקות בה'. מדרשים, אימרות וסוגיות הלכתיות שלמות צמחו מתוך עיון רגיש באיכויות 

זו  כולל לעתים חישוב ערכן המספרי. התבוננות  ואותיות,  הדקות של משפטים, מילים 

קיבלה משנה תוקף בספרות הקבלית: ספר יצירה, ספר הקבלה הראשון, נפתח באמירה 

כי הקדוש ברוך הוא ברא את העולם ב"שלושים שתיים נתיבות פליאות חכמה" – עשרים 

ושתיים "אותיות יסוד", הלא הן אותיות האל"ף-בי"ת העברי, ועשר "ספירות בלימה", 

הדורות  כל  מקובלי  בהמשך,  עשרוני.  בסיס  על  שלנו  לספירה  היסוד  השאר  בין  שהן 

הקדישו מאמץ ניכר להתבוננות מעמיקה במילים ובאותיות התורה, כולל צורת האותיות 

והגימטריה כה  זה בקבלת האר"י, שבה מקום הלשון  וערכן המספרי. שיאו של תהליך 

מרכזי עד שאי אפשר ללמוד אותה ללא שימוש נרחב בהן.

*

בדורנו, אחת הדמויות המרכזיות הממשיכה מסורת זו של עיון מעמיק בפן הלשוני־חשבוני 

של התורה הוא מורנו הרב יצחק גינזבורג שליט"א. חלק מרכזי מעצם צורת החשיבה של 

הרב גינזבורג הוא התבוננות במילים, בשורשיהן, באותיותיהן, בערכן המספרי וביחסים 

ביניהן, ומכל אלו הוא מפיק תובנות מעמיקות לגבי סודות התורה, עבודת ה' והעבודה 

הפנימית הפרטית של כל אחד מאתנו. לאורך עשרות שנות הוראתו, שִכְלל הרב גינזבורג 



רוֹת חןֵ חןֵ 4     תְּשֻׁ

באופן מרחיק לכת את כלי ההתבוננות הקיימים ביחס למילות התורה והגימטריה שלהן, 

רב  זמן  עוד  שייקח  באופן  מקוריים,  מונחים  וטבע  לגמרי  חדשים  כלים  פיתח  ובנוסף 

להעריך את מלוא חשיבות תרומתו לתחום זה. 

שיעוריו  כל  את  ממלאת  התורה  במילות  בהתבוננות  גינזבורג  הרב  של  הייחודית  דרכו 

וספריו, וכל המעיין בהם ולו במעט יכול להתרשם מטביעת החותם האישית שלו. הפה 

ילאה מלמנות את הפסוקים, המילים והמושגים שהרב גינזבורג מעמיק בהם. עם זאת, ניתן 

להצביע על מילה אחת, קצרה ופשוטה, שהרב גינזבורג זיהה כנושאת משמעות ומשקל 

גדולים מהרגיל והקדיש ולהעמקה בה מאמץ מיוחד. הכוונה היא למילה חן. 

ייתכן שהדבר נבע מכך שהרב עצמו נולד ביום ה־חן של השנה )קרי, היום ה־58 מראש 

הנסתר  חכמת  את  מסמלת  חן  שהמילה  מכך  נבע  שהוא  ייתכן  בחשוון(.  כ"ח  השנה, 

)כבביטוי "יודעי ח"ן"(, העומדת בראש מעיינותיו של הרב. כך או כך, זכתה המילה "חן" 

ומצאה חן מיוחד בעיני הרב. אכן, כה חיננית הייתה המילה בעיניו, שהוא הקדיש לה ספר 

שלם, שטרם ראה אור, בשם "שבעים פני חן". בהשראת הספר "תיקוני זוהר" הפורש 70 

פירושים מעמיקים שונים למלה "בראשית", והעובדה המפליאה שהמילה "חן" מופיעה 

בתנ"ך בדיוק 70 פעמים, חיבר הרב גינזבורג 70 מאמרי התבוננות במילה "חן", שכל אחד 

מהם חוקר היבט אחר שלה. 

*

גינזבורג,  הרב  של  מתלמידיו  שניים   – מטה  החתומים  אנו  התברכנו  שנים  תריסר  לפני 

שגם זכו להיות מעורבים בעריכת ובהוצאת ספריו – כל אחד בְּבת. הבנות נולדו יום אחר 

יום, בתו של דוד ב־י"ב בתמוז ובתו של ניר ב־י"ג בו )צמד הימים של "חג הגאולה" של 

אדמו"ר הריי"ץ מחב"ד(. לא מעט בהשראת חיבתו של הרב גינזבורג למילה, אך ללא כל 

תיאום בינינו, הענקנו לכל אחת מהן בתור שם ראשון את השם חן. זיקה מושגחת נוספת 

בין השמות היא הלשון מלכות, המזוהה בקבלה עם המושג חן: שמה השני של חן מנוסי 

הוא מִלכה ושמה השלישי של חן-אילנה הלל הוא מלכות.

בהגיע הבנות לגיל בת המצווה, אנו שמחים להעניק לאורחי שמחותינו תשורה זו – חלק 

מההקדמה ושניים מתוך מאמרי ספרו של הרב גינזבורג "שבעים פני חן", בעיבודו של 

של  בשיטתו  מוגדר  שהוא  כפי  החן  מושג  את  מציגה  ההקדמה  דוד.  של  ובעימודו  ניר 

הרב גינזבורג ומציבה אותו בהקשר רחב יותר של מושגי יסוד בקבלה; המאמר הראשון, 



﻿דבר פתח     5

"תשֻאות חן חן", עוסק במושג חן כביטוי לסימטריה במילים ומבחין בין שני סוגי סימטריה 

כזו; והמאמר השני, "חן אמת", פותח בעיון בברכת "ממרום" שבסוף ברכת המזון )שם 

מוזכר הביטוי "חן ושכל טוב"(, ומשם מפליג ומגיע לנושא תיקון הדיבור והיופי החיצוני. 

*

יש  התבוננות.  בחב"ד  שמכונה  למה  אלא  רגילה  לקריאה  נועדו  לא  בחוברת  המאמרים 

בקשה  מתוך  בהם  והתרכזות  והמילים  הרעיונות  על  תוך השתהות  בנחת,  אותם  ללמוד 

להפנימם ולקולטם בחדרי הנפש. 

לנגד עינינו צריכה לעמוד העובדה שחודש תמוז שבו אנו נמצאים כעת מזוהה לפי ספר 

מהסתכלות  להתבגרות  הראייה,  לתיקון  קשורה  תמוז  תקופת  הראייה.  חוש  עם  יצירה 

אף  לפנימיותם.  החודר  מעמיק  למבט  הדברים  של  השטחית  בחזות  התפוסה  חיצונית 

תכליתו של המעבר שתיארנו לעיל מחזותיות לשמיעה אינה שלילת חוש הראייה אלא 

נחקקו  שאחריה  הַקּוֹלֹת",  אֶת  "רֹאִים  של  באופן  נעשתה  בסיני  ה'  קול  התגלות  תיקונו. 

המילים באבן ולבסוף הועלו על קלף הגלוי לעיני כול. בסיום תהליך זה נסגר מעגל עם 

חוש הראייה: האותיות הפכו ל'צלמים' החדשים המשובבים את עינינו, אך כאלו שבה־

בעת מגלים ומכסים – אותיות גשמיות שהן גם אותות שמימיים, סימנים המאותתים על 

אמת אינסופית החבויה מאחוריהם. 

תהליך זה מספק קריאת כיוון לכולנו להעמיק את ההתבוננות במילות התורה, עד שמלוא 

ההסתכלות  חוויית  את  המאפיינים  ומלאוּת  עושר  באותם  לנו,  יתגלה  שלהן  האיכויות 

החזותית. אנו תקווה שחוברת זו תתרום ולו במעט לשאיפה זו, עד שנזכה כולנו למצוא 

"חֵן וְשֵׂכֶל ]לשון הסתכלות[ טוֹב בְּעֵינֵי אֱלֹהִים וְאָדָם".

ניר מנוסי ודוד הלל

תמוז תשפ"א

ברכת הרב לבנות ולאבות

די!  בלי  עד  בברכה  תפרוץ  תחי'  המצוות  בנות  ששמחת  כח,  ישר 

חן.  ו פעמים  בגימטריה  ועולה  חן  מלכות  שפלות  תיבות   שמח ראשי 

המלים שפלות מלכות חן = 1370 = י פעמים קבלה, ה פעמים דוד ניר.





הקדמה
היחידה   – שבהן  והקצרה  ליופי,1  הקודש  בלשון  מילים  מכמה  אחת  היא  "חן"  המילה 

המונה שתי אותיות בלבד. כל מילה נרדפת לדבר־מה מבטאת גוון אחר שלו; איזה גוון 

של יופי מבטאת המילה חן? דומה שזהו העדין והחמקמק מבין גווני היופי: היופי העולה 

מעצמו ללא כל מודעות עצמית. 

לא  הם  כאשר  דווקא  כחינניים,  חן,  נושאים  או  כמוצאים  בעינינו  נתפסים  אדם  או  דבר 

משתדלים לעשות זאת. לא ניתן לייצר חן או לשכפל אותו. להפך: הרצון למצוא חן הוא 

ניגודו המדויק של החן עצמו, שרק חומק ומתרחק ככל שמתאמצים להשיגו )או שמופיע 

בצורת חן שקרי, "שֶׁקֶר הַחֵן"2(. כפי שמצוות ה"שכחה" היא המצווה היחידה שאי אפשר 

לקיים מרצון, כך גם החן הוא היופי היחיד שאי אפשר להשיג מרצון, אלא רק דרך סוד של 

שכחה עצמית.3 החן האמיתי צף ועולה רק כאשר האדם מרפה ונח.

על הקשר בין המילים חן ו־נח מצביעה ההופעה הראשונה של המילה חן בתורה: "וְנֹחַ 

מָצָא חֵן בְּעֵינֵי ה'".4 מפסוק זה – כמו גם מהביטוי החשוב "תְּשֻׁאוֹת חֵן חֵן לָהּ"5 )מקור 

היופי המגולם  סוג  נוספת של  איכות מרכזית  אנו למדים על   – "חן חן"(  ביטוי התודה 

במילה חן: הסימטריה. מבין כל שמות היופי בלשון הקודש החן נדמה כרומז יותר מכול 

והמילה חן כמועמדת  חן(,  אז"ן אף עולה בגימטריה  ליופי של איזון סימטרי )השורש 

המרכזית לתרגום העברי למילה סימטריה.6 

ראו הנרות הללו, מאמר "שמונת פני היופי". 	.1

משלי לא, ל. 	.2

ורמז לדבר: במספר קטן השורש שכח שווה חן )13(.  	.3

בראשית ו, ח. 	.4

זכריה ד, ז. 	.5

הפסוק "ונח מצא חן" מבטא סימטריה חיובית, שהרי נח מצא חן בהיותו "איש צדיק תמים". לעומתו  	.6

ישנו "שקר החן", חן שלילי שהוא ענין "חטאות נעורים" הנקרא דבר "רע" )בבלי נדה יג, ב וזוהר 



רוֹת חןֵ חןֵ 8     תְּשֻׁ

סביב  הנודעה  בחידה  והסימטריה, משתקפות  החן מעצמו  עליית  האלו,  האיכויות  שתי 

בְּעֵינֵי". כאשר אנו אומרים על מישהו שהוא "מוצא חן בעינינו" אנו  חֵן  "מָצָא  הביטוי 

 – אנו אומרים את ההפך מכך  מילולית  יפה לדעתנו; אך  לומר שהוא  מתכוונים כמובן 

שהוא מוצא חן ויופי בתוך העיניים שלנו! מי הוא אם כן היפה פה בדיוק, ומי הוא המוצא 

את היופי הזה? 

תשובה אפשרית לחידה היא, שכאשר אנו אומרים על מישהו שהוא "מוצא חן בעינינו" 

איננו מתכוונים רק שהוא יפה בעינינו, אלא גם שהוא מוצא בנו יופי. מציאת היופי כאן היא 

הדדית ובו־זמנית, ומקופלת בביטוי אחד. בנוסף, מציאת החן בעין מתקשרת גם לעובדה 

שאנשים הניצבים זה מול זה משתקפים זה בעיני זה. גלגל העין מכונה גם בת או בבת עין, 

לשון בבואה, ומרכזו אישון, לשון איש קטן, על שם השתקפותנו בזעיר אנפין בתוך עין 

הזולת )כבביטוי "שָׁמְרֵנִי כְּאִישׁוֹן בַּת עָיִן"7(. כשאדם אחר יפה בעינינו אנו מביטים בעיניו, 

ואז, הפלא ופלא, כמעין גמול לא צפוי על אהבת החינם שלנו, מוצאים גם את יופיינו שלנו 

משתקף בהן. השתקפות זו היא סימטרית )כל צד משתקף בעיני זולתו(, והיא משיבה לכל 

אדם יופי עצמי שהוא לא היה מודע אליו )שהרי היה שקוע מדי במציאת היופי בזולתו מכדי 

להתעסק בעצמו(. אלו הן בדיוק שתי איכויות החן שהצגנו. 

ביותר במושג  יצירה קשורה  גם בספירה הקבלית שלפי ספר  שתי האיכויות משתקפות 

הפן  את  מגלמת  המלכות  ספירת  הספירות.  באילן  האחרונה  המלכות,  ספירת   – החן 

ובין השאר מקפלת בתוכה את  כפי שהוא מתבטא במציאות הנבראת,  הנקבי באלוקות 

הסוד המכונה "אור חוזר". כאשר האור האלוקי זורם במורד אילן הספירות הוא מכונה 

"אור ישר"; זוהי ההתגלות הישירה והגלויה של ה', הבאה מלמעלה למטה והמתבטאת 

בבריאת העולם, במתן התורה, בהתגלות נבואית ובמעשי הנסים. אך בהגיע האור לספירת 

המלכות, המגלמת את ראשית המציאות הנבראת, ספירה זו פועלת עליו כמראה ונולדת 

שפיעה חדשה – שפיעה של "אור חוזר" העולה מלמטה למעלה. האור החוזר הוא סוד כל 

השפע העולה מהמציאות מעלה – כמו התפילה, חידושי התורה שבעל פה וכל ההתחדשות 

יוזמת האדם. אף שספירת המלכות היא האחרונה באילן  המתרחשת באלוקות בעקבות 

הספירות, שורשה נטוע בספירה העליונה ביותר, ספירת הכתר, בסוד "כתר מלכות". קשר 

ח"א נח, ב(. החן הרע משתקף בפסוק שאף בו סימטריה הדומה לזו של חן-נח: "ויהי ער בכור יהודה 

רע בעיני הוי'" )בראשית לח, ז(.

תהלים יז, ח. 	.7



﻿המדקה     9

בו הוא שהתקבלות  והרעיון המקופל  ותחילתן בסופן",  סופן בתחילתן  "נעוץ  נקרא  זה 

האור האלוקית במציאות וחזרתו מעלה ומגשימה את הרצון האלוקי העליון ביותר לשמו 

נברא העולם, התאוותו של הקדוש ברוך הוא לשכון בעולמות התחתונים. 

ספירת המלכות מסוגלת לשמש מראה המחזירה מעלה את האור האלוקי בזכותה תכונתה 

הפנימית – השפלות. אם המלכות מתגאה ומתמלאת מעצמה, היא אינה משמשת מראה. 

רק כאשר חווייתה הפנימית היא של "לית לה מגרמה כלום" )אין לה מעצמה דבר( אזי 

המלכות מזדככת ומתחילה לשקף את העולמות העליונים. או־אז, מתוך הרפיית המודעות 

העצמית, מתגלה חִנהּ העצמי של המלכות.

מערכת קשרים זו בין סוד החן, ספירת המלכות הנשית, ההשתקפות הסימטרית ושפלות 

"אֵשֶׁת־ זה:  עם  זה  המתכתבים  במשלי  פסוקים  בשני  יפהפה  באופן  מתבטאת  הרוח 

בתנ"ך  היחידים  הפסוקים  שני  הם  אלו  כָּבוֹד".9  יִתְמֹךְ  ו"וּשְׁפַל־רוּחַ  כָּבוֹד"8  תִּתְמֹךְ  חֵן 

המשתמשים בביטוי "לתמוך כבוד", ואם כן מקבילים ומשלימים זה את זה. עולה מהם כי 

התכונה המרכזית של אשת החן היא שפלות רוח, ויחדיו החן והשפלות תומכים ומעוררים 

כבוד בלב רואיהם. 

מאחדות לריבוי
נתבונן כעת במקומו של מושג החן בהקשר רחב יותר של תורת הקבלה – השתלשלות 

המציאות מאחדות לריבוי.

תורת הקבלה עוסקת במציאת ההקבלות הנכונות, בניתוח המציאות לפי מבני היסוד של 

התגלות האלקות בעולם – מבנים של ספירות, עולמות, כוחות הנפש וכו' – שבאמצעותם 

יסוד  שהיא  אלו,  מבנים  של  הראשונה  ההתפשטות  כולה.  המציאות  נבראה  ובתבניתם 

המבנים המורכבים יותר המוכרים לנו בלימוד הקבלה, היא התפתחות של אחד־שניים־

שלושה־ארבעה, או בלשון הזוהר שתתבאר לקמן, "שיר פשוט, שיר כפול, שיר משולש, 

שיר מרובע". 

נסביר בקיצור את ארבעת השלבים הללו:

משלי יא, טז. 	.8

שם כט, כג. 	.9



רוֹת חןֵ חןֵ 10     תְּשֻׁ

אחד: אחדות פשוטה

עוד  ו"אין  הוא"  לבדו  ש"הוא  יתברך  ה'  אחדות  הפשוטה,  האחדות  היא  הכול  ראשית 

זוהי נקודת האחד שאין בה כל השגה, וכאשר מדברים עליה עדיין אין מקום  מלבדו". 

לשום זולת חוצה לה. עם זאת, באורח פלאי, נקודה זו היא היא מקור כל גילוי והתפשטות 

כלפי חוץ – מקור כל מגוון התופעות במציאות. בניגוד למה שהפילוסופיה מבינה, מושג 

ה"אחדות הפשוטה" אינו עומד בסתירה למושג הריבוי. השניים מתקיימים יחד באופן של 

נשיאת הפכים, עליה נאמר ש"לית מחשבה תפיסא ביה כלל" )אין המחשבה הרציונלית 

תופסת אותה כלל( ו"לית כל מוחא סביל דא" )אין כל שכל סובל אותה(. כאשר מעמיקים 

בריבוי התופעות במציאות תוך הקבלתן למבנים הנכונים, החושפת את ביטולן לאלקות, 

זוכים לגלות כיצד הן משקפות אחדות פשוטה זו. 

שניים: סוד החן

ראשית גילוי האחדות הפשוטה היא תחילת הריבוי – מהאחד מאירים שניים. בתוך השניים 

הללו, האחד משקף יותר את האחדות ממנה נבע הכול והשני משמש כדמות של "זולת", 

ונראה יותר חצוי ומפורד;10 אך אליבא דאמת שתי הנקודות יחד הן שני צדדים מאזנים 

בעצם  הוא  המפוצל  הגילוי  בצירופן.  רק  המקורית  האחדות  את  שחושפים  ומשלימים, 

הריבוי  תיקון  זה.  את  זה  ומשקפים  צדדים המשלימים  שני  עניין,  אותו  של  צדדים  שני 

המציאות  ומנותקים.  מרוחקים  שונים  עניינים  בשני  מדובר  שאין  בגילוי  הוא  במציאות 

אינה באמת מפוצלת ומסוכסכת באי-סדר, ואין באמת ריבוי כוחות. זהו גילוי הסימטריה 

בין שני הכוחות השונים, ההשלמה והשיקוף ההדדיים, המכונה "חן". ה"חן" האמיתי על 

פי תורה הוא חן הזוגיות, חן ההשלמה והשיקוף בין שני דברים נפרדים המתלכדים לכדי 

מציאות אחדותית אחת. בפרטות, הדמיון והשיקוף בין שני דברים הוא בסוד "מציאת חן"11 

לקמן יוסבר כי ה"חן" הוא ה"שיר כפול" של החכמה והבינה, הרמוזות באותיות י-ה. מבין אלו, ה-י  	.10

בכך שכוח  )כמבוטא  אור הכתר  ובביטולה אף שורה  י(,  )קוצו של  ישיר של הכתר  נראית כהמשך 

מסירות הנפש, ששייך בפשטות לכתר, מוקבל בתניא לכוח החכמה בנפש(, ואילו ה-ה נתפסת כפירור 

דלא  ריעין  "תרין  )שהן  והבינה  החכמה  חיבור  רק  דאמת  אליבא  זאת,  עם  זו.  אחדות  של  ופירוט 

פרטי  מקור  לה  יש  אלא  מהחכמה  משתלשלת  אינה  הבינה  הכתר:  את  משקף  לעלמין"(  מתפרשין 

בכתר כמו לחכמה עצמה )כמאמר הזוהר ]ח"ג רצ, ב[ "כחדא נפקין כחדא שריין"(.

כלשון הפסוק "ונח מצא חן בעיני הוי'" )בראשית ו, ח(. 	.11



﻿המדקה     11

– כשכל אחד מוצא את חנו בתוך זולתו – וההשלמה ההדדית בין ההפכים היא בסוד "נשיאת 
חן" )הרומזת לנשיאת ההפכים העליונה(.12

בעומק יותר, יש בשניים חן והשתקפות לא רק בינם לבין עצמם, אלא הם גם יוצרים חן 

סימטרי עם האחדות הפשוטה שממנה יצאו. כשהשניים מתחברים הם משקפים את האחד 

הראשון ממנו האירו. לצד החן המאוזן בין השניים, אם כן, יש לנו כאן גם גם חן מאונך 

בו השניים משקפים את המקור האחדותי שממנו הם משתלשלים. זהו סוד החן שקיים בין 

ה"יום אחד" )שבו הכול אחד13( ל"יום שני" )שבו כבר יש פיצול בין ההפכים המשלימים(.

שלושה: הכנעה, הבדלה, המתקה

אחר שמתבוננים בכך שה"חן" העמוק יותר הוא בין הזוג החינני לבין מקורו האחד, נקודת 

האחדות יורדת להתייצב באותו מישור עם שתי הנקודות האחרות – להיות חלק מאותו 

בעוד  ומתפתח  – של אחד המתפרט  כעת מתגלה מבנה של שלושה  מבנה התפתחותי. 

שתי נקודות. המבנה ה'משולש' שנוצר הוא יסוד עבודת ה' על פי תורת מורנו הבעל שם 

טוב )כפי שקיבל ממורו ורבו אחיה השילוני(, שבכל תהליך של תיקון בעבודת ה' צריכות 

להיות שלוש בחינות, שלושה שלבים זה אחר זה: הכנעה, הבדלה, המתקה.

יחזקאל רואה במעשה  מבנה ההכנעה־הבדלה־המתקה מבוסס על סוד ה"חשמל" אשר 

עתים  ]שותקות[,  חשות  "עתים  כאומרת  חשמל  המילה  את  מפרשת  הגמרא  המרכבה.14 

ממללות ]מדברות[".15 בפירוש זה יש שני שלבים, כמו בסוד החן דלעיל, אך הבעל שם 

טוב הצביע על כך שהמילה מל סובלת פירוש נוסף, מלשון ברית מילה. הוא מיקם פירוש 

זה באמצע בין שני הפירושים של חז"ל, ויצר מבנה של שלושה שלבים, כדלקמן:

ה"חש" מבטא את שלב ההכנעה, השתיקה הבאה מתוך חוויית "כִּי הָאֱלֹהִים בַּשָּׁמַיִם וְאַתָּה 

עַל־הָאָרֶץ עַל־כֵּן יִהְיוּ דְבָרֶיךָ מְעַטִּים".16 כל עבודה חייבת להתחיל בהתמודדות עם הרע 

כפי שאסתר המלכה מתוארת – "ותהי אסתר נֹשאת חן" )אסתר ב, טו. יש להעיר שענין הנשיאת חן  	.12

מופיע אצל אסתר בלבד, בפסוק זה ובהמשך המגילה עוד פעמים – ב, יז ו-ה, ב(. וראה עוד מחול 

הכרמים עמ' כא.

כדרשת חז"ל, במדבר רבה יג, ו. 	.13

יחזקאל א, ד ו-כז; ח, ב. 	.14

בבלי חגיגה יג, ב. 	.15

קהלת ה, א. 	.16



רוֹת חןֵ חןֵ 12     תְּשֻׁ

העולם.  של  החיצונית  במציאות  והן  האדם  של  הפנימית  במציאות  הן  במציאות,  שיש 

בתחילה, הטוב והרע, האור והחושך, משמשים בערבוביה. במצב זה, כל עוד לא הוכרה 

מציאות הטוב בפני עצמה, על האדם 'לשתוק' מתוך הכנעה ושפלות. בכך, מציאות הרע 

שבתוך האדם נכנעת, ומציאות הרע החיצונית – שעד כה ינקה תוספת חיות מרגש הישות 

נובעת  הזו  ההכנעה  חוויית  היא.  אף  ונכנעת  האדם  הכנעת  את  'מרגישה'   – האדם  של 

מנקודת האחדות שירדה למטה, אל תוך מציאות האדם, הגורמת לו הכנעה ושפלות בפניה.

"מל" מלשון מילה הוא שלב ההבדלה. לאחר שהוכנע הרע שבאדם, הוא מסוגל להבדיל 

בין הטוב והרע שבו – בין נפשו האלוקית שהיא ה'אני' הגבוה שלו ונפשו הבהמית שהיא 

להיזכר  הטוב,  עם  ולהתעצם  שבו  מהרע  להתבדל  ביכולתו  או־אז  שלו.  הנמוך  ה'אני' 

והחייתי. ההבדלה בתוככי הנפש  והאלוקי, לא הנמוך  שהאני האמיתי שלו הוא הגבוה 

היא מקור הכוח לערוך הבדלות והבחנות גם מחוצה לנו, כגון להבדיל בין דרכי פעולה 

טובות ורעות וכיוצא בזה.  

לבסוף, ה"מל" השני, מלשון למלל, הוא שלב ההמתקה. לאחר שהאדם התעצם והזדהה 

עם נפשו האלוקית, ובחר בחירות טובות בהתאם, הוא מסוגל לשוב ולבטא עצמו, בדיבור 

ומעשה, באופן משוחרר, מתוך אמון בעצמו שדיבורו אינו סותר את מציאות ה' ורצונו 

אלא אדרבה, מבטא אותם. מצב זה הוא המתקה ביחס למרירות היחסית השוררת בשלבי 

ההכנעה וההבדלה. נוסף על כך, כאשר הצד הטוב חזק דיו הוא מסוגל לקיים 'דו-שיח' 

החיצונית,  המציאות  אל  לרדת  טוב(,  של  ניצוצות  חבויים  )שבו  הרע  הצד  עם  מחודש 

להמתיקה )באור כי טוב – "מתוק האור"17(, ולהפכה לטוב.18 תכלית שלושת השלבים היא 

אם כן הגילוי שכל צדדי המציאות השונים הם חלק מאחדות אלוקית אחת.

מבנה ההכנעה-הבדלה-המתקה הוא כלי לבחינת אין ספור דוגמאות במציאות ובתורה, 

ויסוד לכל עבודת ה' האמיתית. בספרינו ובמאמרינו מובאות דוגמאות רבות המקבילות 

למבנה זה.

קהלת יא, ז. 	.17

אפשר לפעמים להפוך את הרע לטוב של ממש – על דרך מי שעושה תשובה מאהבה ש"זדונות נעשו  	.18

לו כזכויות" )יומא פו, ב( ממש – ולעתים מדובר רק בשימוש ברע )שנותר נחות מצד עצמו( בסוד 

"הרע כסא לטוב" )כש"ט אותיות כו ו-ע(, כאשר הרע מפסיק להילחם בטוב ומתחיל להתבטל אליו 

ולסייע לו.



﻿המדקה     13

ארבעה: שם הויה ברוך הוא

הבוקע  ב"מל"  כי  מגלה  חשמל  המקורית  המילה  מתוך  חש-מל-מל  המבנה  התפתחות 

ומתגלה מתוך העצם האחד והשותק יש בעצם שני עניינים – שתי בחינות זהות )בשמן( 

אך שונות )בתוכנן(. אכן, מכיוון שנקודת האחדות היא־היא שורש הריבוי, יש לחשוף את 

הריבוי הזה גם בתוך נקודת האחדות עצמה, בבחינת ה"חש". בשלב הבא מתברר כי מה 

שנתפס עד כה כנקודה אחת נסתרת מכיל בעצם שתי נקודות דבוקות ומאוחדות – נחשף 

המבנה ה'מרובע', השכלול השלם של ההתפשטות מנקודה אחת. המבנה הפנימי הבסיסי 

ד אותיות"19 – זהו שם הויה ברוך הוא, שאותיותיו מבטאות תהליך  הזה נקרא "שם בן 

שלם של הארה ושל התהוות מאחדות ה'. 

מכונות  העליונה,  ו-ה  י  הראשונות,  האותיות  שתי  חלקים:  לשני  מחולק  הויה  שם 

האותיות  ושתי  ה';  שם  של  והנסתר  העליון  חציו  את  ומהוות  אלהינו"20  לה'  "הנסתרתֹ 

ו ו-ה התחתונה, מכונות "והנגלֹת לנו ולבנינו" והן חציו  התחתונות המשתלשלות מהן, 

התחתון והנגלה. שני החצאים האלו הם כנגד 'חש' )שתיקה, הסתר( ו'מל' )דיבור, גילוי(, 

בהתאמה. והנה, בשל העובדה שבני הזוג התחתון ו־ה שייכים לעולם הנגלה, עולם הריבוי 

והפירוד, החיבור ביניהם אינו תמידי והחלוקה ביניהם יותר ברורה ובולטת לעין )הפיצול 

דלעיל בין שתי בחינות ה'מל'(. לעומתם, בני הזוג העליון מתוארים כ"תרֵין ריעין דלא 

ולכן  תמידית  מחוברים  הם  לעולמים(:  נפרדים  רעים שאינם  )שני  לעלמין"21  מתפרשין 

ו־ה תחתונה חושף את  ו  בין  )'חש'(. אך הפיצול למטה  נדמים בתחילה כאחדות אחת 

לנו שגם הוא כמוהו כפול – מורכב משתי בחינות  ומגלה  הריבוי החבוי בתוך שורשם 
'חש', כנגד י ו־ה עליונה.22

התפתחות האחד לכדי ארבעה מבטאת את תכלית ההשתלשלות מהאחדות לריבוי. המילה 

ארבע רומזת ל־הרבה,23 וכל הריבוי שמעבר לכך אינו אלא שכלול והתפשטות של המבנה 

בבלי קידושין עא, א. ראו תיקוני זוהר נד )פח, א(. 	.19

דברים כט, כח. 	.20

ראו זוהר ח"ג רצ, ב; זוהר ח"א קכג, א. 	.21

דבר זה משתקף בכך שהביטוי "והנגלֹת לנו ולבנינו" נפתח בצמד האותיות וה אותו הוא משקף, ואילו  	.22

הביטוי "הנסתרתֹ לה' אלהינו" המשקף את הצמד יה נפתח רק ב-ה – כאילו בן זוגה ה-י נבלע והתאחד 

עמה.

גם ה-א וגם ה-ע מתחלפות ב-ה )באותיות הגרוניות, אחהע( – ארבע זה הרבה. 	.23



רוֹת חןֵ חןֵ 14     תְּשֻׁ

הבסיסי הזה.24 כאשר חושפים בכל ריבוי במציאות את ההקבלה ל-ד האותיות של שם 

למבנה  גם  אחד".25  ושמו  אחד  ב"ה'  הפשוטה,  באחדות  מושרש  כולו  כיצד  מגלים  ה' 

ה'מרובע' הבסיסי יש הקבלות אין ספור במציאות כולה, וספרנו סוד הוי' ליראיו עוסק 

בסודות המבנה הזה ובדוגמאות רבות שלו בתורה ובמציאות.

שיר פשוט, שיר כפול, שיר משולש, שיר מרובע
ההתפתחות שסקרנו מאחד לארבעה כוללת בתוכה גם את מבנה עשר הספירות.26 א-ב-

ג-ד עולה י, וחלוקה זו היא גם החלוקה הפנימית של מבנה י הספירות, לפי הסדר המבואר 

בזוהר: "שיר פשוט" )על-מודע: כתר( "שיר כפול" )מושכל: חכמה-בינה( "שיר משולש" 

)מורגש: חסד-גבורה-תפארת( "שיר מרובע" )מוטבע: נצח-הוד-יסוד-מלכות(. 

"שיר השירים", המתפרש  בביטוי  רמוזה  שירים  לארבעה  הספירות  זו של עשר  חלוקה 

כ"שיר" על גבי "שירים", ובהקשר שלנו שיר אחד פשוט מעל שלושת השירים הכפול, 

המשולש והמרובע. נוסף על כך, ארבע המדרגות רמוזות בתור שיר השירים עצמו, הפעם 

הספירות  בעשר  בעוד  תַמָּתִי".27  יוֹנָתִי  רַעְיָתִי  אֲחֹתִי  "פִּתְחִי־לִי  בפסוק  למעלה,  מלמטה 

הקדוש ברוך הוא יורד ומצמצם את עצמו כדי להתגלות בעולם הגשמי, וכך האחד הפשוט 

מתרחב עד ל"מרובע", מצד הרעיה התנועה היא מהנפרד אל האחד, מהשיר המרובע אל 

השיר הפשוט.

להלן ההקבלה השלמה בין הספירות לארבעת השירים ולארבעת כינויי הרעיה:

וראו בספרנו סוד הוי' ליראיו ש"א פכ"ד. 	.24

זכריה יד, ט. 	.25

ורמז מופלא: אחד-שנים-שלשה-ארבעה = 1326 = עשר ספירות!  	.26

שיר השירים ה, ב. 	.27



﻿המדקה     15

כתרעל־מודע
שיר פשוט

)אחדות פשוטה(
"תמתי"

בינהחכמהמושכל
שיר כפול

)חן(
"יונתי"

מורגש
שיר משולשגבורהחסד

)הכנעה־הבדלה־המתקה(
"רעייתי"

תפארת

מוטבע

הודנצח
שיר מרובע
)שם הויה(

"אחותי" יסוד

מלכות

בתענוג  ששורשו  פנימי,  תענוג  הוא  הספירות  של  הדרגות  ארבע  בכל  החוזר  ה"שיר" 

העצמי של האחדות הפשוטה, בספירת הכתר. זו הלחלוחית שבכל הספירות, תמצית לשד 

השמן שהיא עצם החיים האלוקיים המתגלים בשווה בכל הספירות. "שיר פשוט" הוא 

עצם השלמות העצמית – התענוג הבלתי מורגש והבלתי נצרך כלל של האחדות הפשוטה 

)שהרי הרגשת התענוג תלויה בשעשוע שבין שניים, ובהזדקקות ההדדית שלהם זה לזה(. 

על שורש כנסת ישראל בדרגה זו נאמר "תמתי" – בשלמות המוחלטת הזולת איננו מובחן, 

התמימות וההתאמה מלאות, ויש רק "אחד" ללא פירוד והבחנה. חז"ל דרשו כי "תמתי" 

 – מוחלטת  הפכים  נשיאת  יש  )שבה  השלמה  האחדות  שורש  זהו   – "תאומתי"28  היינו 

השניים הם אחד(.

"שיר כפול" היינו רובד המושכל או ה"מוחין" – ספירות החכמה והבינה, השכל כ"אור 

המאיר לעצמו" טרם התייחסותו למציאות. בעבודת האדם, המוחין היינו ראיית האלוקות 

כמשתקפת במציאות, ללא כל עניין במציאות לכשעצמה – אין הבחנה בפרטי המציאות 

אלא רק בפלא העליון המשתקף בהם.29 נשמות ישראל בדרגה זו קרויות "יונתי" – שלמות 

מתוך  יונים",30  "עיניך  בבחינת  בזה,  זה  המתמדת  ההדדית  בהסתכלות  היא  היונים  זוג 

שיר השירים רבה ה, ג. 	.28

דוגמה טובה ללימוד בסוד החן הוא העיסוק בתחום הגימטריות. ענינה של הגימטריה )בדומה לשיטת  	.29

הבחינות של רבי נחמן מברסלב( הוא זיהוי הקשר בין שני דברים שונים ומציאת החן המשותף להם 

– זהו המשחק המשעשע בין זוגות של דברים במציאות.

שיר השירים א, טו; ד, א. 	.30



רוֹת חןֵ חןֵ 16     תְּשֻׁ

מציאת חן הדדית שלמה. הסתכלות זו, המסבה שעשועים ותענוג אין קץ, איננה יודעת 

להתנתק  רצון  ואין  ההדדית,  ההשלמה  מהכרת  נובע  בשכל  המורגש  התענוג   – שובעה 

מהשלמה מענגת זו אף לא לרגע אחד. 

"שיר משולש" היינו רגש הלב – חסד )אהבה(, גבורה )יראה( ותפארת )רחמים(. ספירות 

אלו הן כבר בגדר "אור המאיר לזולתו", תוך הדגשת חוויית הלב בהארה ובהתייחסות 

לזולת. לפי הקבלה, במעבר מהמוחין למידות החלה "שבירת הכלים": לראשונה מופיעה 

מציאות של רע – או בהקשר שלנו כאן, נשברת הסימטריה ויש אחד )חש( מול שניים )מל 

רע מופיע  המידות.32 במקום שבו  להתמודד עם הרע הזה דרך עבודת תיקון  מל(31 – ויש 

לראשונה נקראו נשמות בני ישראל "רעיתי": עליהם להתחיל לעבוד ולרעות־להוביל את 

יצרם כדי להמשיך את גילוי האלקות לעולם.

"שיר מרובע" היינו כוחות המוטבע המתייחסים בפועל למציאות החיצונית – נצח, הוד, 

יסוד ומלכות – הכוחות העוסקים במדידה ובהכרה מדויקת של המציאות )ולא ברגש פנימי 

כלפיה(. בעבודת האדם ה"שם בן ד" רומז ל-ד אמות של הלכה.33 כל רבדי לימוד התורה 

)הפרד"ס, המכוון כנגד אותיות שם ה'( נועדו בסופו של דבר להתבטא בלימוד ובשמירת 

ההלכה )ארבעת הטורים של השולחן ערוך(, שהרי תכלית כל הלימוד היא תיקון המציאות 

זו  בדרגה  ישראל  נשמות  זו.  מציאות  של  חיצוניים  והשגה  ידע  הדורש  לאדם,  שמחוץ 

נקראו "אחֹתי": בקשר שבין האח לאחות כל אחד חש כיצד גם זולתו קיים בתוכו והם 

בעצם "שניים שהם ארבעה". רובד המוטבע מאפשר לקחת גם רובד זה של אהבה טבעית 

ולהעלותו לה'.34 

היחס בין אחד לשניים הוא סוד "שלם וחצי". בחלוקת המילה "חשמל" בסוד חש-מל-מל חש הוא החצי  	.31

ביחס למל-מל השלם; עם זאת, חש עצמו הוא ראשי תיבות חצי שלם, כאשר במילה 'שלם' אותיות מל 

משלימות את ה-ש של חש לאותיות שלם )כלומר ששורש השלם, ה-ש, נמצא בתוך החש שהוא החצי(. 

לימוד  דואליים. בתחום  רק במונחים  המשולש שייך לרגש הלב, בעוד השכל הטהור בעצם חושב  	.32

התורה, ידוע כי דרכו של רבי חיים מבריסק הייתה בזיהוי של "צווי דינים" )שני דינים, המתחלקים 

ל"חפצא" ו"גברא"( – זו עצם חריפות השכל, המבחין בחלוקה לשניים וחש בשעשוע שיש בקשר 

ובהתאחדות ביניהם. לעומתו, הגאון הרוגאצ'ובי חילק דברים רבים ל"דריי דינים" )שלושה דינים, 

הגאון  של  ה'משולשת'  דרכו  כי  נסביר  דרכנו,  לפי  ו"פעולה"(.  "נפעל"  ל"פועל"  המתחלקים 

הרוגאצ'ובי נבעה מהקשר שלו לחסידות ולעבודת הלב הפנימית.

בבלי ברכות ח, א.  	.33

דווקא   – מ"ז(  פ"א  יצירה  )ספר  בתחילתן"  סופן  "נעוץ  בסוד   – ה'מרובע'  האחוה  קשר  חוזר  כאן  	.34



﻿המדקה     17

החסידות: גילוי האחדות הפשוטה
רבדי  ארבעה  בה  יש  ואולם  היא,  "תורה אחת"  מסיני  לנו  ניתנה  הקדושה אשר  תורתנו 

פרד"ס35 – פשט, רמז, דרוש וסוד, שהם ארבעה חלקים ושכבות עומק המתקיימים בתורה 

זה תחת זה36 )בסדר ההשתלשלות של "שיר מרובע" כנ"ל(. 

והנה, עד התגלות תורת החסידות הייתה כל אחת מארבע הדרגות הללו תחום בפני עצמו, 

הנדמה כנפרד מן השאר. גדולי ישראל שבכל הדורות היו עולים ויורדים בסולם הפרד"ס 

כחפצם ועוסקים בכל החלקים השונים של התורה, אך החלקים היו עדיין נפרדים ביסודם 

זה מזה.

כך היה העולם נוהג עד שה' יתברך, ביודעו את עניינו ולחצנו הנורא ומה ש"לולי תורתך 

וקדיש"38  עיר  שמיא  מן  ו"נחית  ממרום,  רוח  עלינו  הערה  בעניי",37  אבדתי  אז  שעשֻעי 

תורת החסידות.  את  לנו  וגילה  מורנו הבעש"ט,  הוא  הלא  וקדוש(  )וירד משמים מלאך 

ומהי תורת החסידות? גילוי האחדות הפשוטה, שממנה יוצא הכול ובה נעוצה החלוקה 

האחרונה לארבע.

החסידות היא הגילוי האלוקי שכשם שה' יתברך, על כל הופעותיו בעולם שברא לכבודו, 

הוא עצם אחד בלבד – "אחד יחיד ומיוחד" – כך תורתנו הקדושה, היא עצם אחד בלבד, 

ורבדיה אינם נפרדים זה מזה; וכך גם עם ישראל, על כל שכבותיו ופרטיו, הוא עצם אחד 

זו בלבד שהקב"ה אחד, התורה אחת  גילתה שלא  תורת החסידות  יתרה מכך:  בלבד.39 

וכל ישראל אחד, ולא זו בלבד ששלושתם קשורים זה בזה )כמאמר הזוהר "תלת קשרין 

לנקודת האחד הראשונה )המילה "אח" אף מופיעה בתנ"ך במשמעות של "אחד", ראו רד"ק חזקאל 

יח, י(; וכן בסוד "נעוץ תחילתן בסופן" כל ה-ד רמוזים באחד עצמו, ודוק.

והנה, הביטוי "תורה אחת" מופיע בתורה ד פעמים )שמות יב, מט; ויקרא ז, ז; במדבר טו, טז ו-כט(  	.35

– כנגד פשט-רמז-דרש-סוד!

כנגד ד אותיות שם הוי' ב"ה מלמטה למעלה שהן כנגד נפש-רוח-נשמה-חיה, ותורת החסידות היא  	.36

אדמו"ר  כ"ק  של  במאמרו  באריכות  כמבואר  )כדלקמן(,  ממש  כאחד  כולן  את  המייחדת  היחידה 

מליובאוויטש "עניינה של תורת החסידות", עיי"ש.

37.	 תהלים קיט, צב.

38.	 ע"פ דניאל ד, י: "עיר וקדיש מן שמיא נחִת". דורשי רשומות היו אומרים שבפסוק זה רמוזה לידתו 

של מורנו הבעש"ט בשנת נחת, "נחִת".

ראה תניא פ"ב. 	.39



רוֹת חןֵ חןֵ 18     תְּשֻׁ

מתקשראן דא בדא, ישראל מתקשראן באורייתא ואורייתא בקודשא בריך הוא"40(, אלא 

שבעצם "ישראל, אורייתא וקודשא בריך הוא כולא חד", מקשה אחת ממש.

רענון החסידות בסוד החן
והנה, ידוע שדרך וסגנון מורנו הבעש"ט זי"ע היה לגלות תורתו הקדושה במשל וחידה 

בפירוש  )עיין  וכו'  וגימטריאות  אותיות  צירופי  תיבות,  וסופי  תיבות  בראשי  ורמז,41 

המיוחס לו למזמור קז בתהלים(, ולעומת זאת, סגנון חב"ד הוא לגלות רזין ואף רזין דרזין 

דאורייתא בבחינת פנים מאירות ופנים מסבירות, בביאור עמוק ורחב ובטוב טעם ודעת, 

עד שהעניין האלוקי ייקלט היטב במוח ובלב ויפעל את פעולתו הרצויה להוליד אהבה 
ויראה בלב כל דורש ומבקש ה' באמת בהתבוננות מעומקא דליבא.42

עם כל זאת, בדורנו, עקבתא דעקבתא דמשיחא, נתמעטו הלבבות מאוד והשעה דורשת 

התעוררות כללית מחדש שבאה דווקא מכוח הרמז, רמזי תורה, שמטבעם להפליא ובכך 

אמנם,  השומע.  לב  את  הזה(  העולם  בהבלי  העמוקה  והשקיעה  הזמן  )מתרדמת  לעורר 

פנימי הוא עלול להפוך ל"בליטה" חיצונית  ובאור  וחדור בתוכן  אין הרמז מלא  כאשר 

גוף החשבון והרמז צריך  וכדומה  ולכן בכל גימטריה  יניקה לחיצונים ר"ל(,  )המוסיפה 

להיות בטל לגמרי לאור הפנימי הממלא אותו. 

רעיון זה מקופל אף הוא במילה חן: ה-ח העליונה היא בחינת הרמזים שאינם מתיישבים 

במציאות אלא מרחפים עליה ומנצנצים אליה, וה-ן היא כוח ההורדה של הרמזים הללו 

למציאות ויישובן בתוכה. יש לדאוג שלא לנתק בין שתי אותיות המילה חן אלא להקפיד 

ימלאו  זה  ולבנו. באופן  ויתיישב על דעתנו  ויחדור לחדרי הנפש  ירד  רמז שנלמד  שכל 

הרמזים את תפקידם לקשור מחדש את לבנו ללב אבינו שבשמים.

זוהר ח"ג עג, א. 	.40

ראה מאמרי אדה"ז הקצרים ערך 'אורות בכלים' )עמ' תמד( בענין ארבע מדרגות דיבור-משל-חידה- 	.41

רמז, ובספר רוחו של משיח מאמר "חטא המרגלים ותשובתו" )עמ' קפד ואילך( שמדרגות אלה הן 

בסוד  היא  במשל-חידה-רמז  הדבור  הסתרת  אצילות-בריאה-יצירה-עשייה.  העולמות  ארבעת  כנגד 

התלבשות המלכות דאצילות )שנקראת "עולם הדיבור"( במלכויות דבי"ע.

והוא סוד הארת אבא עילאה שבאצילות באמא עילאה שבבריאה – מקום המשל כנ"ל, כאשר בחינות  	.42

החידה והרמז, שכנגד היצירה והעשייה, עולים ונכללים בייחוד העליון דחב"ד, וד"ל. 



מאמר א

תְּשֻׁאוֹת חןֵ חןֵ
אור ישר ואור חוזר

שני סוגי חן
כמבואר בהקדמה, המילה "חן" מבטאת במיוחד יופי של השתקפות או סימטריה, כרמוז 

בהופעתה הראשונה של המילה בתורה: " וְנֹחַ מָצָא חֵן בְּעֵינֵי ה'".1 

סימטרית  למילה  להופכה   – מילה  כל  על  להחיל  ניתן  הסימטריה  או  ה"חן"  תכונת  את 

לָהּ",2  חֵן  חֵן  "תְּשֻׁאוֹת  בסוד  אופנים,  בשני  לביצוע  ניתן  הדבר  "פָּלִינְדְּרוֹם"(.  )בלעז, 
שאותם אנו מכנים "חן דְאור ישר" ו"חן דְאור חוזר".3

נדגים את שני האופנים באמצעות המילה אחד. הדרך הראשונה להפוך מילה זו לסימטרית  

היא על ידי כתיבתה מהסוף להתחלה בסוף המילה והחל באות האחרונה שלה, כך:

א ח ד ח א

שיטה זו מכונה "חן דְאור ישר", שכן היא מתחילה עם הופעת המילה המקורית בסדר ישר. 

השיטה השנייה להפוך את המילה אחד לסימטרית היא על ידי כתיבתה מהסוף להתחלה 

בראש המילה, וכלה באות הראשונה שלה, כך: 

ד ח א ח ד

בראשית ו, ח. 	.1

זכריה ד, ז. 	.2

ו"מקיף דאור חוזר", בחינת חיה, כמבואר בכתבי  יחידה,  על דרך "מקיף דאור ישר" שהוא בחינת  	.3

האריז"ל )עץ חיים שער מה ]המקיפין[ פ"א ]מ"ת[(. 



רוֹת חןֵ חןֵ 20     תְּשֻׁ

שיטה זו מכונה "חן דאור חוזר" מפני שהיא מתחילה עם הופעת המילה המקורית בסדר 

הפוך.

ציר וכנפיים
לשתי  המשותפת  אחת  מרכזית  אות  ישנה  חן/סימטריה  בחינת  בכל  לראות,  שניתן  כפי 

הופעות המילה המקורית בתוכה. את האות המרכזית הזו אנו מכנים ה"ציר" של התיבה, ואת 

שאר האותיות שסביב הציר ה"כנפיים" שלה, הנפרשות לצדדים מתוך הציר ו'מסתובבות' 

הציר הוא  אחדחא,  סביבו. כאשר התיבה כתובה באופן של חן דאור ישר, כמו במילה 

האות האחרונה של המילה המקורית, במקרה זה ד, וכאשר התיבה כתובה באופן של חן 

דאור חוזר, כמו דחאחד, הציר הוא האות הראשונה של המילה המקורית, במקרה זה א. 

למרבה היופי, הערך הגימטרי של המילה ציר )300( עולה בדיוק כנף כנף )150 150(!

מכיוון שכל כנף היא באופן פוטנציאלי רצף של כמה אותיות, היא בבחינת קו או ממד אחד. 

אפס ממדים. אי לכך,  נקודה או  לעומת זאת, בהיות הציר בהכרח אות אחת הוא בבחינת 

'אַיִן' )סוד ה"קרן זוית"4 ששתי הכנפיים נפגשות  ראוי לחשוב על הציר כעל בחינה של 

בה(, ועל הכנפיים כשתי בחינות של 'יש' המקיפות אותו. 

סביב  המסתובבות  'יש'  בחינות  – שתי  יש-אַיִן-יש  של  מבנה  כן  אם  יוצרת  חן  תיבת  כל 

נקודת 'אַיִן' אמצעית:

כנףצירכנף

)יש()אַיִן()יש(

אחדחאחן דאור ישר

דחאחדחן דאור חוזר

מאמרי אדה"ז הקצרים מגילה ד"ה "ענין מה בין חסידי" עמ' שדמ; פלח הרמון ד"ה "בראשית ברא"  	.4

הא' ד, ב. ראה זוהר ח"ג קכ, א.

 



מאמר א: תְּשֻׁאוֹת חֵן      21

דעת עליון ודעת תחתון
שתי  המבטאים  תחתון",  ו"דעת  עליון"  "דעת  במושגים  קשורים  וה'יש'  ה'אַיִן'  מושגי 

רמות תודעה יסודיות, אלוקית ואנושית בהתאמה:

• היא 	 ה'יש'  ובחינת  העליונה  היא  ה'אַיִן'  בחינת  ובה  האדם,  דעת  היא  תחתון  דעת 

התחתונה. העולם הזה המוחשי נחווה לנו כ'יש', "היש הנברא", והאלוקות הבלתי 

נתפסת כ'אַיִן' )שעל כן אנו מתארים את העולם כנברא "יש מאַיִן"(.

• העליונה 	 היא  ה'יש'  בחינת  דווקא  ובה  האלקים,  דעת  היא  זאת  לעומת  עליון  דעת 

ובחינת ה'אַיִן' היא התחתונה. האלוקות היא "היש האמיתי", ואילו כל הבריאה כולה 

היא "כאַיִן וכאפס" מולה. 

מבנה ה־יש-אַיִן-יש משקף אם כן את שילוב שתי התודעות, בסוד "אֵל דֵּעוֹת ה'":5

דעת 
עליון

היש האמיתי 

דעת אַיִן 
תחתון היש הנברא

מכאן עולה שההבדל בין שני סוגי החן הוא שחן דאור ישר הולך מלמעלה למטה בסדר 

של היש האמיתי-אַיִן-היש הנברא; ואילו חן דאור חוזר הולך מלמטה למעלה בסדר הפוך – 

היש הנברא-אַיִן-היש האמיתי.

נמצא שב"חן דאור ישר", אחדחא, התודעה היא בעיקר בבחינת דעת עליון: נקודת המוצא 

היא "היש האמיתי" )אחד(, האלוקות, "ה' אחד"; ואז היא יורדת ומשתקפת, כשמש במי 

האגם, ב"יש הנברא" )דחא(, המציאות. 

לעומת זאת, ב"חן דאור חוזר", דחאחד, התודעה היא בעיקר בבחינת דעת תחתון: נקודת 

הפוך";6  "עולם  חיים,  אנו  שבה  המציאות   – )דחא(  הנברא"  ה"יש  היא  שלה  המוצא 

ומציאות זו אז עולה להיכלל בשורשה ב"יש האמיתי" )אחד(, האלוקות.

שמואל א ב, ג. 	.5

בבלי פסחים נ, א. 	.6



רוֹת חןֵ חןֵ 22     תְּשֻׁ

לסיכום:

כנףצירכנף

חן דְאור ישר
דעת עליון:

היש האמיתי משתקף ביש הנברא

)היש הנברא()אַיִן()היש האמיתי(

אחדחא

חן דְאור חוזר
דעת תחתון:

היש הנברא עולה להיכלל ביש האמיתי

)היש האמיתי()אַיִן()היש הנברא(

דחאחד

הכוונות  אחת  אֶחָד",  ה'  אֱלֹהֵינוּ  ה'  יִשְׂרָאֵל  "שְׁמַע  שמע,  לקריאת  בנוגע  כי  לציין  ראוי 

למילה אחד היא שאלופו של עולם )א( הוא אחד ויחיד בשבעה רקיעים ובארץ )7┴1 = ח( 

זו מאחדת את שתי בחינות החן שלפנינו: בהיותה  כוונה  )ד(.7  כנפות הארץ  בארבע  וכן 

מבטאת המשכה וגילוי של אחדות ה' מלמעלה למטה היא תואמת את ה"חן דאור ישר" 

)אחדחא(; מצד שני, כיוון שאנו שוכנים בארץ ונושאים עינינו מעלה לרקיעים ולה', היא 

תואמת גם את ה"חן דאור חוזר" )דחאחד(.

חן "הוי' אחד"
אם רוצים לכתוב את שם הויה באופן של אור ישר די להוסיף י אחת בסוף התיבה כדי 

ליצור צורת "חן", כך: 

י-ה-ו-ה-י

ה"ציר" כאן הוא אות ה־ו של שם הויה, שלה צורת "ציר" )בסוד "ו ההיפוך"(. הגימטריה 

הכוללת של הביטוי היא 36 או ו ברבוע, לומר שהכול נכלל ב"ציר" המרכזי שבו, בחינת 

ה'אַיִן' שבו כנ"ל – סוד ל"ו הצדיקים המקבלים את פני השכינה בכל יום.

כוונת "אחד" בק"ש הכתובה בסמ"ק סימן ב והובאה בב"י או"ח סימן סא. 	.7

 



מאמר א: תְּשֻׁאוֹת חֵן      23

אם מוסיפים לכתיבה זו של שם הויה את המילה אחד – "ה' אחד" – באופן של חן דאור 

ישר, מקבלים יהוהי אחדחא. ביטוי זה עולה 58 – הערך הגימטרי של חן וכן של הביטוי 
"לְבַד בְּךָ ]נַזְכִּיר שְׁמֶךָ["!8

כתיבת שם הויה ב"חן דאור חוזר" נעשית דרך הוספה רגילה של כנף שלמה בהתחלה, 

האותיות הוה, כך: 

ה-ו-ה-י-ה-ו-ה

הגימטריה של תיבה זו היא 42, סוד השם בן מב אותיות )ראשי התיבות של פיוט "אנא 
בכח"(, המסמל העלאה מלמטה למעלה בבחינת אור חוזר.9

לשם הויה הנכתב בדרך חן דאור ישר יש 5 אותיות )י-ה-ו-ה-י( ואילו כשנכתב בחן דאור 

חוזר יש לו 7 אותיות )ה-ו-ה-י-ה-ו-ה(. יחדיו סכום האותיות הוא 12, בחלוקה פנימית 

של 7-5. בתרגום לאותיות  המספר הופך למילה זה, סוד "משה נתנבא ב'זה'"10 – נבואת 

ה"אספקלריה המאירה", המראה המושלמת. משה מצא חן בעיני ה' יותר מכל אדם אחר, 
כפי שהוא בעצמו מזכיר לה': "וְאַתָּה אָמַרְתָּ, יְדַעְתִּיךָ בְשֵׁם וְגַם מָצָאתָ חֵן בְּעֵינָי".11

שתי התיבות ביחד )י-ה-ו-ה-י ה-ו-ה-י-ה-ו-ה( למעשה יוצרות שלושה שמות הויה ברצף 

והוא על דרך  יב אותיות",12  י־הוה(, שם קבלי בפני עצמו המכונה "שם  י־הוה  )י־הוה 

והיה  הוה  בסוד  הוא  הכול  כהנים.13  ברכת  של  הברכות  שבשלוש  הויה  שמות  שלושת 

 – ז"ל14  אבולעפיא  אברהם  רבי  הקדום  המקובל  בכתבי  כמבואר  אותיות(  )אותן  ויהיה 

שלמות נצחית של שם הויה.

ישעיה כו, יג. 	.8

זוהר ח"ב קלב, ב; שער הכוונות עניין הקדיש )ובכ"מ(. 	.9

רש"י במדבר ל, ב )ע"פ ספרי מטות(. 	.10

וכדברי משה עצמו לה' )לג, יב( "ואתה אמרת ידעתיך בשם וגם מצאת חן בעיני".  	.11

בבלי קידושין עא, א. ראה זוהר ח"א טז, ב )השמטות זוהר ח"א רסב, א(; נהר שלום מז, א; עולת תמיד  	.12

שער נפ"א.

אוצר עדן הגנוז )לרבי אברהם אבולעפיא( ח"ג סימן ט. 	.13

ראה אמרי שפר ח"ג וביאור הגר"א לספר יצירה פ"א מ"א. 	.14



רוֹת חןֵ חןֵ 24     תְּשֻׁ

חן בשניים ובשלושה ממדים
)בחינת "שטח"(  יש "חן" בשני ממדים  כן  )בחינת "קו"(,  כשם שיש "חן" בממד אחד 

ויותר, כאשר כל ממד מוסיף שתי "כנפיים".

לדוגמה, ה"חן דאור ישר" של המילה אחד בשני ממדים נראה כך: 

א
ח

א ח ד ח א
ח
א

ובשלושה ממדים כך: 

ח
א

א
ח

חא  כנפיים של  ישר, כל הוספת ממד מוסיפה שתי  אחד בחן דאור  במקרה של המילה 

כל אחת – כלומר תוספת של 4 אותיות וערך של 18 לגימטריה הכוללת. אחדחא מונה 

מעלה  כנפיים(   4( נוספים  ממדים  שני  הוספת  כן  ואם   ,22 בגימטריה  ועולה  אותיות   5

את מניין האותיות ל־13 ואת הגימטריה ל־58 – או במילים אחרות מספר אותיות אחד 

וגימטריה חן!

אות  של  לציר  )מסביב  ממדים  בשלושה  הויה  שם  של  ישר"  דאור  ה"חן  זה,  דרך  על 

ה־ו שבו כנ"ל( עולה 96 )או "סוֹד הויה לִירֵאָיו"15(. אם נחבר את שתי התיבות – הויה 

בשלושה ממדים )96( ועוד אחד בשלושה ממדים )58( המצטרפים לכדי "ה' אחד" תלת 

ממדי גדול – התוצאה תהיה 154, הערך המדויק של "]שְׁמַע יִשְׂרָאֵל[ הויה אֱלֹהֵינוּ הויה 

]אֶחָד[". שלוש מילים אלו יוצרות בעצמן מבנה של "חן": הציר הוא אלהינו, בבחינת קו 

תהלים כה, יד. 	.15



מאמר א: תְּשֻׁאוֹת חֵן      25

הויה מכאן ו־הויה מכאן הסובבים אותו הם בבחינת  האור ה"ממלא כל עלמין", ואילו 

העיגול הגדול של האור ה"סובב כל עלמין" המקיף אותו!

צורת החן
לסיכום, נראה כיצד צורת המילה חן עצמה משקפת את מבנה הציר והכנפיים. 

ח נכתבת באחת משתי  ו־ן. בכתיבת סת"ם האות  ח  חן מורכבת משתי אותיות,  המילה 

צורות: או כצמד אותיות ז המחוברות על ידי "חטוטרת" דקה, או, בכתבי האר"י ואדמו"ר 

הזקן, כאותיות ו ו־ז המחוברות על ידי חטוטרת, כך: 

ח ח
כעת, אם נציב את האות ן על גבי האות ח, נקבל מבנה של שלושה קווים אנכיים הנראה 

כך:

ןח
במבנה זה האות ן משמשת כ"ציר" של החן, והאותיות ו־ז או ז־ז הניצבות בשתי צדדיו 

כ"כנפיים" הסובבות אותו. 

עשר  החיים,  עץ  של  היסודית  הצורה  את  יוצרת  ו־ז  אותיות  בתוך  הנתונה  ה־ן  צורת 

הספירות: 

• מטה 	 היורדים  וגילוי  המשכה  המגלם  החסד  קו  ימין,  קו  היא  הימנית  ז  או  ו  האות 
באופן של אור ישר, כבששת/שבעת ימי בראשית של "עוֹלָם חֶסֶד יִבָּנֶה".16

תהלים פט, ג. 	.16



רוֹת חןֵ חןֵ 26     תְּשֻׁ

• האות ז השמאלית היא קו שמאל, קו הגבורה המגלם העלאה מעלה באופן של אור 	

חוזר, כאשר שורש האור החוזר הוא בשבת, היום ה־ז.

• האות ן היא הקו האמצעי, ה"בריח התיכון" שראשו בנקודת הכתר – כוחות האמונה, 	

נֶאֱמָן "צִיר  בסוד  למטה  עד  והיורד   – האחרים  הקווים  שני  שמעל  והרצון  התענוג 
לְשֹׁלְחָיו".17

להלן צורת ה־חן עם סימוני כל הספירות מכתר ועד יסוד. ספירת המלכות אינה כלולה 

כאן שכן החן כולו הוא מתנת המלכות, "אֵשֶׁת־חֵן תִּתְמֹךְ כָּבוֹד",18 יופי העולה שלא מתוך 

מודעות עצמית. צורה זו עוּבְּדה גם לעדיליון זהב משובץ אבני חן, המכונה "חן אליהו". 

ןח

משלי כה, יג.  .17

משלי יא, טז.  .18



מאמר ב

חן אמת
תיקון הדיבור והיופי החיצוני

לוֹם  מֶרֶת שָׁ הֵא לְמִשְׁ תְּ דוּ עָלָיו וְעָלֵינוּ זְכוּת שֶׁ  מִמָרוֹם יְלַמְּ
עֵנוּ  א בְרָכָה מֵאֵת יְיָ וּצְדָקָה מֵאֱלֹהֵי יִשְׁ  וְנִשָׂ
עֵינֵי אֱלֹהִים וְאָדָם. כֶל טוֹב בְּ וְנִמְצָא חֵן וְשֵׂ

רחמי הכתר
ברכת המזון מסתיימת בסדרה של תחינות הנפתחות במילה "הרחמן". בחסידות מבואר1 

כי התחינות מכוונת כנגד עשר הספירות העליונות, מלמטה למעלה, באופן הבא:2 

הָרַחֲמָן הוּא יִמְלוֹךְ עָלֵינוּ לְעוֹלָם וָעֶד. מלכות

מַיִם וּבָאָרֶץ. שָּׁ הָרַחֲמָן הוּא יִתְבָּרֵךְ בַּ יסוד

נוּ  ר בָּ נוּ לָעַד וּלְנֵצַח נְצָחִים וְיִתְהַדַּ אֵר בָּ ח לְדוֹר דּוֹרִים וְיִתְפָּ בַּ תַּ הָרַחֲמָן הוּא יִשְׁ

לָעַד וּלְעוֹלְמֵי עוֹלָמִים.
הוד

כָבוֹד. הָרַחֲמָן הוּא יְפַרְנְסֵנוּ בְּ נצח

ארֵנוּ וְהוּא יוֹלִיכֵנוּ קוֹמְמִיוּת לְאַרְצֵנוּ. וָּ בּוֹר עוֹל גָלוּת מֵעַל צַּ הָרַחֲמָן הוּא יִשְׁ גבורה

אָכַלְנוּ עָלָיו. לְחָן זֶה שֶׁ בַיִת זֶה וְעַל שֻׁ ה בְּ רָכָה מְרֻבָּ לַח בְּ הָרַחֲמָן הוּא יִשְׁ תפארת

אדמו"ר הריי"צ, אגרות קודש ח"א עמ' רג, ח"י טבת תרפ"ב. 	.1

מנוסח ברכת המזון, לפי נוסח האריז"ל שאיזן ותיקן כ"ק אדמו"ר הזקן בעל התניא. 	.2



רוֹת חןֵ חןֵ 28     תְּשֻׁ

שׂוֹרוֹת טוֹבוֹת  ר-לָנוּ בְּ ׂ בִיא זָכוּר לַטּוֹב וִיבַשֵּ הוּ הַנָּ לַח לָנוּ אֶת-אֵלִיָּ הָרַחֲמָן הוּא יִשְׁ

יְשׁוּעוֹת וְנֶחָמוֹת.
חסד

יִת  עְלַת הַבַּ י מוֹרָתִי בַּ יִת הַזֶּה וְאֶת-אִמִּ עַל הַבַּ הָרַחֲמָן הוּא יְבָרֵךְ אֶת-אָבִי מוֹרִי בַּ

ר לָנוּ.  ל-אֲשֶׁ ר לָהֶם. אוֹתָנוּ וְאֶת-כָּ ל-אֲשֶׁ יתָם וְאֶת-זַרְעָם וְאֶת-כָּ הַזֶּה. אוֹתָם וְאֶת-בֵּ

ן יְבָרֵךְ אוֹתָנוּ )בני  ל כֵּ ל כֹּ ל מִכֹּ כֹּ רַךְ אֶת-אֲבוֹתֵינוּ אַבְרָהָם יִצְחָק וְיַעֲקֹב בַּ בֵּ מוֹ שֶׁ כְּ

לֵמָה וְנֹאמַר אָמֵן. בְרָכָה שְׁ נוּ יַחַד בִּ לָּ ברית( כֻּ

חכמה 

ובינה

א בְרָכָה מֵאֵת יְיָ  לוֹם וְנִשָׂ מֶרֶת שָׁ הֵא לְמִשְׁ תְּ דוּ עָלָיו וְעָלֵינוּ זְכוּת שֶׁ מִמָרוֹם יְלַמְּ

עֵינֵי אֱלֹהִים וְאָדָם. כֶל טוֹב בְּ עֵנוּ וְנִמְצָא חֵן וְשֵׂ וּצְדָקָה מֵאֱלֹהֵי יִשְׁ
כתר

בבקשת  והעוסקת  הכתר  לספירת  כאן, המקבילה  לראות, התחינה האחרונה  שניתן  כפי 

במהותה  שונה  זו  ברכה  ואכן,  "הרחמן".  במילה  נפתחת  אינה  עצמנו,  על  זכות  לימוד 

הספירות  בעוד  שתחתיה.  מהספירות  במהותה  שונה  הכתר  שספירת  כפי  מהאחרות, 

התחתונות מגלמות גילויים פרטיים מסוימים של הקדוש ברוך הוא, ספירת הכתר מגלמת 

את עצמוּת ה' שלמעלה מכל הגילויים. לאחר שעוררנו את רחמי ה' הפרטיים המיוצגים 

זו אל ה' עצמו כביכול ומתחננים  בידי כל אחת מהספירות הרגילות, אנו פונים בברכה 

לפניו שיגלה את רחמיו הרבים והפשוטים "ממרום" – ממקור הרחמים המרומם מהרחמים 

עצמם.3 

הפנייה אל בחינת ה"מרום" בה' נובעת אף היא ממרומי הנפש שלנו, העל־מודע שלנו. 

מכל  למעלה  חינם,  מתנת  לבקש  הכוח  את  שואבים  אנו  בנשמתנו  זו  מרוממת  מנקודה 

טיעון זה או אחר.

כ"ב מידות הרחמים
מהן  התורה  אותיות  כב  על  פורטת  היא  ובכך  תיבות,  כב  בדיוק  יש  "ממרום"  בתחינת 

הארתן  בין  הבדל  יש  אך  הספירות,  בכל  מאירות  התורה  אותיות  המציאות.  מורכבת 

בספירת הכתר לבין הארתן מספירת החכמה ומטה. מספירת החכמה ומטה האותיות באות 

בְּחָכְמָה עָשִׂיתָ"4 – כלומר צירפת ויצרת. כפי שמספירת  בצירופים שונים, בבחינת "כֻּלָּם 

כפי שמוסבר ש"אב הרחמן" – אב שהוא רחמן – הוא כינוי לספירת החכמה ו"אב הרחמים" – האב  	.3

של הרחמים – הוא כינוי לספירת הכתר )ליקוטי תורה דברים סב, ד; ליקוטי תורה שה"ש י, ג(.

תהלים קד, כד. 	.4



מאמר ב: חן אמת     29

האותיות  צירוף  סוד  טמון  בה  גם  כך  לחייב,  זכאי  בין  החותכת  התורה  יוצאת  החכמה 

המאפשר את חיתוך הדיבור ויצירת מילים.5 

למילים,  צורפו  בטרם  גמורה,  בפשיטות  נמצאות  האותיות  זאת  לעומת  הכתר  בספירת 

כשהן מגלמות פוטנציאל אינסופי. מתוך פשיטות היולית זו מתגלה גם הפוטנציאל הטמון 

בכל אחד מאתנו לתשובה ולתיקון, ונמשכים רחמים למעלה מטעם ודעת, לרחם וללמד 

זכות גם במקום שבו השכל איננו מוצא זכות ואין לכאורה כל הצדקה לרחמים.

יג ו-ט,6 כנגד י"ג מידות הרחמים  כב האותיות שבכתר מתחלקות לשניים,  לפי הקבלה, 

שהתגלו לאחר חטא העגל ו-ט' מידות הרחמים שהתגלו לאחר חטא המרגלים.  

יג מידות הרחמים מופיעות בפרשת כי תשא, סמוך לחטא העגל7 – להלן לפי החלוקה של 

הזוהר והאריז"ל:

הוי' הוי' )א(אֵל )ב(רַחוּם )ג(וְחַנּוּן )ד(אֶרֶךְ )ה(אַפַּיִם )ו(וְרַב חֶסֶד )ז(וֶאֱמֶת )ח(נֹצֵר חֶסֶד )ט(לָאֲלָפִים 

)י(נֹשֵׂא עָוןֹ )יא(וָפֶשַׁע )יב(וְחַטָּאָה )יג(וְנַקֵּה.

משה  שלח,  בפרשת  רעה  הארץ  דיבת  את  מוציאים  שהמרגלים  לאחר  התורה,  בהמשך 

רבינו שב ומעורר רחמים על עם ישראל לבלתי יאבדו בחרון אף ה' עליהם. הפעם מתגלות 

ט' מידות רחמים:8 

הוי' )א(אֶרֶךְ )ב(אַפַּיִם )ג(וְרַב חֶסֶד )ד(נֹשֵׂא עָוןֹ )ה(וָפָשַׁע )ו(וְנַקֵּה ]לֹא יְנַקֶּה[ )ז(פֹּקֵד ]עֲוןֹ אָבוֹת 

עַל בָּנִים[ )ח(עַל שִׁלֵּשִׁים )ט(וְעַל רִבֵּעִים. 

הצד השווה בשני הגילויים הוא כמובן התהפכות הדין שקבע את נפשות החוטאים למוות 

והמשכת חיים תחתיו. אך בספרי הקבלה מוסבר שמדובר בבחינות שונות של גילוי רחמי 

'פנים  )מילולית,  אנפין"  "אריך  י"ג מידות הרחמים של חטא העגל שורשן בפרצוף  ה':9 

'כֻלם  חכמה,  בגימטריא  עולה  כרמוז בכך שהוא  הוא אלב"ם,  כאשר האלף-בית הראשון שמתגלה  	.5

באלבם עשית' )מגלה עמוקות על "ואתחנן", אופן קצו(.

חלוקת כב האותיות ל-יג ו-ט מבוארת באריכות במאמר "עיקרי האמונה של פנימיות התורה" בספרנו  	.6

אמונה ומודעות.

שמות לד, ו. 	.7

במדבר יד, יח. 	.8

ספר הליקוטים ולקו"ת כי תשא פל"ד. 	.9



רוֹת חןֵ חןֵ 30     תְּשֻׁ

"זעיר  ואילו ט' מידות הרחמים שורשן בפרצוף  הכתר,  'גדולות'( שבספירת  ארוכות' או 

אנפין" )'פנים קטנות'( השייך למידות הלב.10 אכן, הקבלה זו תואמת את אופי שני החטאים: 

חטא העגל היה בעיקרו פגם בכוחות האמונה וההתקשרות בה' ובמשה, ששורשן בספירת 

הכתר, ואילו חטא המרגלים היה פגם של "וְלֹא תָתוּרוּ אַחֲרֵי לְבַבְכֶם וְאַחֲרֵי עֵינֵיכֶם אֲשֶׁר 

אַתֶּם זנִֹים אַחֲרֵיהֶם",11 ששורשו במידות הלב.

בהקשר של תפילות ברכת המזון, ט' מידות הרחמים של חטא המרגלים מקבילות לברכות 

העגל  חטא  של  הרחמים  מידות  ו-י"ג  ומטה,  מחכמה  הספירות  תשע  שכנגד  "הרחמן" 

מתגלות  הרחמים  מידות  י"ג  כאשר  הכתר.  ספירת  שכנגד  "ממרום"  לתפילת  מקבילות 

הרחמים  מידות  ט'  ומתגלות  השכל  ממשלת  שתחת  המידות  גם  מתהפכות  "ממרום", 

שבספירות  הרחמים  חשיפת  את  פועלים  שבכתר  הפשוטים  הרחמים  כלומר,  הנוספות. 

נמצא  הגבורה, שבה  הדין שבספירת  את  להמתיק  באות  הרחמים  מידות  )בפרט,  הרגש 

"היכל הזכות",12 ולגלות גם בתוך החייב את נקודת הזכאי, כפי שאנו אומרים "ממרום 

ילמדו עליו ועלינו זכות"(.

הארה זו של יג מדות הרחמים שבכתר היא עניין הגילוי של "הוי' אחד"13 )=יג(, שכן גילוי 

אחדותו יתברך חושף את הטוב הגנוז בעומק המציאות לחון גם את מי שנדמה שאינו ראוי 

לכך. נמצא שבשעה ש-יג מידות הרחמים שבכתר מצטרפות ל-ט מידות הרחמים שבלב 

והופכות את הדין לחסד, ישנו גילוי שלם של כללות כב מידות רחמים שבכוחו להאיר את 

כל קומת הנפש, בסוד "לְבִלְתִּי יִדַּח ]=כב[ מִמֶּנּוּ נִדָּח".14 

והנה, השלמת ט' מידות הרחמים שבזעיר אנפין את י"ג מדות הרחמים שבכתר למניין כב 

אחד בצורה סימטרית של "חן  רמוזה בתיבת "אחד" עצמה. כאשר כותבים את המילה 

דְאור ישר" )ראו המאמר הקודם( – כך: אחדחא – נוספות למילה אחד העולה יג האותיות 

חא העולות ט, וכך התיבה כולה עולה כב! 

בלשון הקבלה, שורש המידות הוא ב-יג "תקוני דיקנא" )תיקוני הזקן( שבאריך אנפין וב-ט "תקוני  	.10

דיקנא" שבזעיר אנפין.

במדבר טו, לט. 	.11

נושא ההיכלות מבואר בזוהר ח"א מא, א )ואילך(; ח"ב רמה, א )ואילך(; ע"ח שמ"ו )כסא הכבוד(  	.12

פ"ג.

דברים ו, ד. 	.13

שמואל ב יד, יד. 	.14



מאמר ב: חן אמת     31

"דברי פי חכם חן"
ראיית הטוב הגנוז בעומק המציאות והתעוררות הרחמים עליו היא מציאת החן שבתוך 

העולם שנברא ברחמים )פנימיות המילה רחמים היא בגימטריא חן(. דבר זה הוא על דרך 

הפסוק "וְנֹחַ מָצָא חֵן בְּעֵינֵי ה'",15 שאונקלוס תרגם "ונח אשכח רחמין קדם הוי'". 

ואכן, העמקת ההתבוננות בתחינת "ממרום" מגלה לנו סודות לגבי המילה חן, מעבר לכך 

כֶל טוֹב בְּעֵינֵי אֱלֹהִים וְאָדָם".16  שהיא מוזכרת בסופה במילים "וְנִמְצָא חֵן וְשֶׂ

כאמור, מספר המילים בתחינת "ממרום" הוא כב, כאשר מתוכן המילה "חן" היא התיבה ה־

יז. מיקום זה נאה מאד, שכן כב הוא בין השאר הגימטריא של המילה טובה ו־יז הגימטריא 

כֶל טוֹב בְּעֵינֵי אֱלֹהִים וְאָדָם"17(. היות ויש כאן כב תיבות, יש  של המילה טוב )"וְנִמְצָא חֵן וְשֶׂ

לראות לאיזו אות מבין כב אותיות התורה שייכת תבת "חן" שבתחינה. והנה, כאשר נקביל 

את תיבות התחינה לאותיות האלף-בית לפי סדרן, נראה שהתיבה "חן" מכוונת כנגד האות 

פ"א של האלף-בית, כלומר שבאופן כלשהו עיקר גלוי החן בא לידי ביטוי דווקא באות 

זו. האות פ"א היא לשון פה, שהוא בחינת מלכות, וכמאמר הזוהר "מלכות – פה".18 דבר 

זה תואם באופן יפהפה את העובדה שמבין שבע ה'מתנות' המוענקות לשבע הספירות 

התחתונות לפי ספר יצירה,19 מתנת ה"חן" ניתנה לספירת המלכות!20 

מהי הזיקה הפנימית־מהותית בין עניין החן ואבר הפה? בפשטות, עיקר מציאת החן בעיני 

אלוקים ואדם היא על-ידי דיבור הנשמע והמתקבל בלב השומע – תפילה ותחנון אל ה' 

יתברך, או דברי אהבה וקרבה בין איש לרעהו. זיקה זו משתקפת בפסוק, שמשתמשים בו 
רבות בסוף ציטוט דבריו של אדם חכם, "דִּבְרֵי פִי חָכָם חֵן".21

בראשית ו, ח. 	.15

על פי משלי ג, ד: "וּמְצָא חֵן וְשֵׂכֶל טוֹב בְּעֵינֵי אֱלֹהִים וְאָדָם". 	.16

בסוד הפסוק )משלי כב, א( "מכסף ומזהב חן טוב" )אותיות בטחון – מתחילת הנוסח של "ממרום  	.17

וגו'" ועד לתבת "חן" יש בטחון/חן טוב – אותיות(. 

הקדמת תיקוני זוהר )"פתח אליהו"(. 	.18

ראה פ"ד מ"ג. 	.19

פה )85( הוא חן )58( בהפוך ספרות. נמצא, שבספרות החשבון, מתנת ה-חן ל-פה היא על דרך היפוך  	.20

האותיות של "ונח מצא חן בעיני ה'". 

קהלת י, יב.  	.21



רוֹת חןֵ חןֵ 32     תְּשֻׁ

תיקון היופי החיצוני
עם זאת, החן המתגלה בפה עשוי להתגלות בשני אופנים, הרמוזים שניהם בספר משלי: 

• כְּחן חיובי וטוב – "חֵן וְשֵׂכֶל טוֹב בְּעֵינֵי אֱלֹהִים וְאָדָם"22	

• כְּחן שהוא הפך הטוב, כחותם ספר משלי "שֶׁקֶר הַחֵן וְהֶבֶל הַיּפִֹי, אִשָּׁה יִרְאַת ה' הִיא 	
תִתְהַלָּל"23

בפשטות, נשמע שהחן הטוב הוא חן רוחני, החן הקשור בשכל, ואילו החן השלילי הוא חן 

ארצי, חן הקשור ביופי חיצוני. אך ישנו פירוש חשוב לפסוק ממשלי בדבר "שקר החן", 

החביב על לומדי החסידות, הנושא בחובו העלאה לכל עניין היופי החיצוני: לפי פירוש 

זה ה"הלל" המוּשר לאשה יראת ה', "אִשָּׁה יִרְאַת ה' הִיא תִתְהַלָּל", אינו רק על יראת ה' 

שלה אלא גם על החן והיופי שלה )כפי שהתורה אכן מהללת ומשבחת את הנשים הצדקניות 

בחן וביופי שלהן(!24 לפי פירוש זה גם בפסוק העוסק בחן השלילי רמוז חן חיובי, ולא רק 

חן שכלי־פנימי אלא גם חן חיצוני־גשמי. 

נראה שעולה מכאן תהליך של הכנעה, הבדלה והמתקה לגבי תיקון היחס ליופי חיצוני, 

כדלקמן:

הכנעה: כלל בסדר המציאות, מאז בריאת העולם בסדר של "ויהי ערב ויהי בקר", קדימת 

אור[:  כך  ואחר  חושך  ]בראשית  נהורא"25  והדר  חשוכא  "ברישא  הוא  ליום,  הלילה 

ורק לאחר מכן בגרסתם החיובית  קודם מופיעים הדברים בגרסתם השלילית והחשוכה 

והמוארת. באותו אופן, ראשית הופעת החן הוא בדרך של "שקר החן והבל היפי" – מקסם 

שווא חיצוני, המתגלה בהקשר שאינו של יראת ה', ונגוע במודעות עצמית מופרזת וברצון 

למצוא חן בעיני אחרים ולרצותם. בהקשר של הזיקה בין ה־חן וה־פה, נושא הדיבור, יופי 

חנֻפה – דיבור חלול מהשפה ולחוץ, בבחינת "אחד בפה  שקרי זה מתבטא בדיבור של 

משלי ג, ד. 	.22

משלי לא, ל. 	.23

ראה חידושי מהר"ם שיף לכתובות יז, א ועבודת ישראל ויצא ד"ה "ורחל היתה יפת תאר" )ונתבאר  	.24

בכמה מקומות בספרינו(.

בבלי שבת עז, ב. 	.25



מאמר ב: חן אמת     33

להכניע – להימנע מהם ולהנמיך את  ואחד בלב".26 את החן והיופי החיצוניים הללו יש 

ההתפעלות מהם ככל שניתן. 

הבדלה: שלב ההבדלה עניינו התבדלות מהגרסה השלילית של הדבר שאותו רוצים לתקן, 

והזדהות־התעצמות עם הגרסה החיובית שלו. אל מול שקר החן והבל היופי ישנם "אשה 

יראת ה'", "חן ושכל טוב" ו"דברי פי חכם חן" – התמקדות בתוכנו ובמהותו הפנימיים 

של האדם, בתיקון השכל, המידות וההתנהגות על פי השכל הטוב. בהקשר לתחום הדיבור 

לדבר  'מתחנחן', השתדלות  או  מתחנף  דיבור  וחלול,  חיצוני  מדיבור  בהימנעות  מדובר 

הוא  "המעשה  הכלל  יישום  הכול  ומעל  כְּבָרוֹ",  ו"תוכו  שווים"  ולבו  "פיו  של  באופן 

העיקר" – שימת דגש על מעשים ולא על דיבורים, "תְּנוּ לָהּ מִפְּרִי יָדֶיהָ, וִיהַלְלוּהָ בַשְּׁעָרִים 

מַעֲשֶׂיהָ".  

כלפי  המתפשט  חדש,  מסוג  חן  מעלה  ההבדלה  שלב  של  הפנימית  העבודה  המתקה: 

חוץ ונוסך יופי רך ועדין על חזות האדם. אלו הם היופי והחן שבהם ה"אשה יראת ה'" 

מתהללת לפי הפירוש הנ"ל. כל עניין החן האמיתי הוא, שהוא אינו נובע ממודעות עצמית 

ומניסיון פעיל למצוא חן, אלא בדיוק להפך – עולה מאליו מתוך אי־התעסקות בחיצוניות. 

יִתְמֹךְ  כָּבוֹד",27 המתכתב עם פסוק מקביל, "וּשְׁפַל רוּחַ  תִּתְמֹךְ  חֵן  זוהי היופי של "אֵשֶׁת 

כָּבוֹד".28 חן ויופי אלו אינם מובלטים ומוחצנים, אף לא מופנמים וסמויים, אלא שופעים 

לנושא הדיבור, ההמתקה מתבטאת בהתקבלותם של הדברים  מהפנים החוצה. בהקשר 
בלב השומע והמתקת לבו – "דברים היוצאים מן הלב נכנסים אל הלב".29

חן אמת
החן".  "שקר  של  המתוקן  זה"  ה"לעומת  חיובי, שהוא  חיצוני  לחן  בהתבוננותנו  הגענו 

לנו: הוא מתאים  ויפה, אך אינו מספיק  זה? הביטוי "חן טוב" הוא טוב  נכנה חן  כיצד 

נדרש  ההמתקה.  שלב  של  המתוקן  החיצוני  לחן  לא  ההבדלה,  שלב  של  המופנם  לחן 

מאתנו אפוא לטבוע מונח חדש, שאינו קיים במקורותינו, אך ננסה שינבע מתוך המקורות 

הקיימים ככל האפשר. 

בבלי פסחים קיג, ב; בבא מציעא מט, א. 	.26

משלי יא, טז. 	.27

שם כט, כג. 	.28

של"ה שער האותיות אות כ )סט, א(. 	.29



רוֹת חןֵ חןֵ 34     תְּשֻׁ

המונח המתאים ביותר לציון הפכו של "שקר החן" הוא, בפשטות, חן אמת. "זה לעֻמת זה 
עשה האלהים",30 ואם כן מול חן שקרי יש להציב חן אמיתי, חן של אמת.31

הביטוי "חן אמת" אמנם אינו נמצא במקורות, אך ביכולתנו למצוא לו אסמכתא בדרך 

הרמז. אחד מהכינויים המפליגים בהם משתמש שלמה המלך בספר משלי לתיאור התורה, 

שאף עושה שימוי בביטוי חן, הוא "אַיֶּלֶת אֲהָבִים וְיַעֲלַת חֵן".32 אם נתמקד במטבע הראשון 

כאן, "איֶלת אהבים", נוכל לראות שהמילה "אילת" עולה בדיוק כמנין אמת )441( והמילה 

"אהבים" כמנין חן )58(. הביטוי אילת אהבים עולה אם כן בדיוק חן אמת, מילה כנגד 

מילה – תיאור מושלם של סוג החן שמעלה יעלת החן של המשך הפסוק. 

צבאות
חשיפת הביטוי המקורי 'חן אמת' מוליכה לגילוי סודות נוספים בנושא החן. הביטוי חן 

)499(, השם הקדוש שמכוון בקבלה כנגד צמד הספירות  צבאות  אמת עולה בגימטריא 

נצח והוד.33 נצח והוד מכוונים בגוף האדם כנגד שתי הרגליים )ובלשון הזוהר "נצח והוד 

– תרין שוקין"34( והם הכוחות המובילים את האדם למחוז חפצו מתוך התאמה מלאה 

בין תכונותיהם – תכונת הביטחון הפעיל שבפנימיות הנצח ותכונת הביטחון הסביל )או 

והסימטריה, משום שהם מצד  היא בסוד החן  זו  התמימות( שבפנימיות ההוד. התאמה 

אחד מתפלגים לשני איברים אך מאידך הם משלימים זה את זה ופועלים כאבר אחד מאוזן. 

באילות  או  "בצבאות  )כבפסוק  "צבי"  של  הרבים  השאר  בין  היא  "צבאות"  המילה 

אילת אהבים כאמור. נמצא כי השם "צבאות" קשור  בגימטריה  צבאות  וכן  השדה"35(, 

מעל  הממוקמות  והצבי,  האיל  והעיקריות,  הראשונות  הטהורות  החיות  לשתי  במיוחד 

קהלת ז, יד. 	.30

זאת  "מי  וראו  ה.  יח,  שם  יא;  יז,  רבה  )בראשית  חוה  בחינות  בשתי  הוא  החן  בחינות  שתי  שורש  	.31

עולה" פרק א(: שקר החן שורשו בחוה ראשונה, וחן אמת שורשו בחוה שנייה. והנה, שקר החן חוה 

)ראשונה( חן אמת חוה )שניה( = 1200 = 6 פעמים 200 )ממוצע כל תיבה(, 6 צירופי עצם – "עצם 

מעצמי", מאמר אדם הראשון על חוה השנייה, שלפי הזוהר רומז לחוה הראשונה. 

משלי ה, יט. 	.32

זוהר ח"ג יא, א; ראה קהלת יעקב ערך 'צבאות'. 	.33

הקדמת תיקוני זוהר יז, א )"פתח אליהו"(. 	.34

שיר השירים ב, ז; ג, ה. 	.35



מאמר ב: חן אמת     35

הנצח וההוד. בעבודת ה', השם "צבאות" נותן ליהודי את הכוח האלוקי לקיים את הוראת 

... רץ כצבי... לעשות רצון  חז"ל "הוֵי רץ למצווה קלה ובורח מן העבירה",36 וכן "הוֵי 

אביך שבשמים".37 

ה"38  ֶ מֹשׁ� "וַיּוֹאֶל  )כתרגום אונקלוס על הפסוק  רצון  על  צב"י מורה  כך, השורש  נוסף על 

– "וּצְבִי משֶׁה"(, וכן הוא מורה על צביון ויופי, שהוא כמובן עניין "אילת אהבים ויעלת 

חן" כפשוטו. שני פירושי השורש צב"י מפרשים יחדיו באופן נאה את מאמר חז"ל: "כל 

מעשה בראשית – לדעתם ]לרצונם[ נבראו, בקומתן נבראו, לצביונם נבראו, שנאמר 'וכל 

צבאם', אל תקרי 'צבאם' אלא 'צביונם".39 

הרצון  כפי  שנבראנו  האמונה  "צבאות"?  השם  של  אלו  תכונות  כל  אותנו  מלמדות  מה 

הדימוי  סביב  טורדניות  מחשבות  מיני  מכל  להרפות  לנו  מאפשרת  נשמתנו  של  הפנימי 

העצמי שלנו, כמו איך אנו נראים או נמדדים בעיני אחרים, ו'משחררת' את רגלינו להתחיל 

'לרוץ' על עבודת ה' בשמחה ובטבעיות. ריצה משוחררת זו, החופשית מהתעסקות בדעת 

הסביבה עלינו, מוסיפה בְּתורה להעלות בנו חן של אמת על הסובבים אותנו.

תיקון הברית
מספירות הנצח וההוד מנצח והוד עוברים לספירת היסוד המאזנת ומשלבת ביניהן. ספירת 

היסוד מגלמת לפי הקבלה את עניין תיקון הברית, ואם כן מקשרת אותנו לנושא מרכזי 

נוסף המגולם במילה חן – חטאות נעורים. פנימיות ספירת היסוד היא מידת האמת, ואם 

כן את הביטויים 'שקר החן' ו'חן אמת' ניתן לראות כמבטאים בהתאמה את פגם הברית 

ותיקונו. 

הקשר בין יופי, פגם הברית וספירת היסוד מתבטא במדרש מהגמרא המתאר רשע המגיע 

לבית הדין בעולם הבא ומבקש להצדיק את חטאיו באמירה "נאה הייתי וטרוד ביצרי".40 

אבות פ"ד מ"ב. כפי שהוסבר, שם צבאות הוא המאיר בספירות נצח והוד. ככלל, "רץ למצווה קלה"  	.36

היינו מצד הנצח "ובורח מן העבירה" היינו מצד ההוד.

אבות פ"ה מ"כ. 	.37

שמות ב, כא. 	.38

ילקו"ש בראשית רמז ח. ראשי התיבות של דעתם קומתן צביונם הן צדק – "צדק צדק תרדףֹ" )דברים  	.39

טז, כ( היינו להעמיד כל בעל דין על דעתו קומתו וצביונו, ובכך לעשות אתו צדק באמת.

בבלי יומא לה, ב. 	.40



רוֹת חןֵ חןֵ 36     תְּשֻׁ

בבית הדין משיבים לו: "כלום נאה היית מיוסף?" ומפרטים לו כיצד ניסתה אשת פוטיפר 

לפתות אותו וכיצד הוא עמד בכל פיתוייה. יוסף הצדיק הוא כמובן הדמות המגלמת יותר 

המבקשים  לכל  המופת  דמות  הוא  ולכן  עולם",  יסוד  "וצדיק  היסוד,  ספירת  את  מכול 

לשמור על קדושת הברית.

נושא חטאות הנעורים רמוז במידה ה־יב מבין יג מידות הרחמים של הכתר, מידת "וחטאה" 

)המכונה בספר הזוהר "פומא קדישא"41 – פה קדוש(. מידות יב ו־יג הן כמובן הגילאים 

מתחילים  הם  שבו  השלב  כן  ואם  לבגרותם,  והבנים  הבנות  בהתאמה,  מגיעים,  שבהם 

"וחטאה",  במילה  אף  משתקף  זה  דבר  הברית.  פגם  וסכנת  העריות  יצר  עם  להתמודד 

המורכבת מהאותיות חטא הנתונות בין שתי האותיות וה – רמז לספירת היסוד הנתונה בין 

התפארת הזכרית )ה-ו של שם ה'( לבין המלכות הנקבית )ה-ה תתאה של שם ה'(. 

חיבור   – לפרקם  בהגיעם  והבת  הבן  בין  הקדוש  בחיבור  טמון  הנעורים  חטאות  תיקון 

הזיווג  קדושת  חן.  ראשי התיבות  כך שייצרו את  ונקה",  "וחטאה  וה‏־יג,  ה־יב  המידות 

מבוארת בצורה העמוקה ביותר בחכמה הנסתרה – פנימיות התורה הנקראת גם "חכמת 

האמת", היינו חן אמת.

משמרת שלום
באמירת ברכת המזון אנו מקיימים את מצוות התורה, "וְאָכַלְתָּ וְשָׂבָעְתָּ וּבֵרַכְתָּ אֶת ה' אֱלֹהֶיךָ 

עַל־הָאָרֶץ הַטֹּבָה אֲשֶׁר נָתַן־לָךְ"42 )שהיא מקור ושורש כל מאה הברכות שאנו מברכים את 

ה' יתברך בכל יום ויום(. בכך אנו מתקנים את סוד הפה והשראת החן בו. 

ברכת המזון צריכה להיאמר מתוך תודעה של "לֹא עַל־הַלֶּחֶם לְבַדּוֹ יִחְיֶה הָאָדָם כִּי עַל־כָּל־

מוֹצָא פִי ה' יִחְיֶה הָאָדָם".43 בברכה זו, אנו בעצם מחזירים לה' "אור חוזר" מפינו אנו )אל 

פיו שלו כביכול, שהרי "ישראל מפרנסים לאביהם שבשמים"44( מאותו "אור ישר" שנכנס 

אליו ממוצא פיו יתברך. 

זוהר ח"ג קלד, א. 	.41

42.	 דברים ח, י.

43.	 שם ח, ג.

44.	 ראה שה"ש רבה א, נ )עה"פ "לסוסתי ברכבי פרעה"(; זח"ג ז, ב.



מאמר ב: חן אמת     37

על ידי ברכת המזון זוכים ל"]זכות שתהא[ למשמרת שלום" – שלום בין גוף האדם הניזון 

וחי מ"מוֹצָא פִי ה'" ובין הנשמה שעל כל נשימה ונשימה מהללת ומברכת את ה', כחתימת 
ספר תהלים "כֹּל הַנְּשָׁמָה תְּהַלֵּל יָהּ הַלְלוּ־יָהּ".45

זה  וסוד ה"שלום".46 קשר  סוד ה"חן"  בין  קיים קשר הדוק  בנוסח הנ"ל,  כמו שמודגש 

עולה גם בדרך הרמז באופן הבא. לכל תיבה בלשון הקודש יש "מלבוש" הארוג משלושת 

)חן  סט  הוא  חן  התיבה  "מלבוש"  ואכב"י.47  אלב"ם  אתב"ש,  העיקריים:  החילופים 

באתב"ש(, קג )חן באלב"ם(, ו־דר )חן באכב"י(, העולים ביחד שלום. נמצא שה־שלום 

הוא מלבוש וכלי ה־חן: החן ממשיך אור לשכון בכלי השלום, וכמו שאמרו חז"ל )בסיום 

וחותם ששה סדרי משנה, התורה שבעל פה כולה(: "לא מצא הקב"ה כלי מחזיק ברכה 

לישראל אלא השלום".

והנה, המילה "חן" מופיעה גם בפתיחת ברכת המזון: "ברוך אתה הוי' אלהינו מלך העולם 

רפח – סוד  ועוד בחן עולה  ברוך  בחן...".48 צירוף המילים  הזן את העולם כולו בטובו 

שלמות הבירור של רפ"ח הניצוצין שבדברי המאכל לפי הקבלה, שנעשה על ידי האכילה 

וברכת המזון מתוך תודעה אלוקית, השראת חן מפי ה' אל פי האדם – "דִּבְרֵי פִי חָכָם חֵן".

תהלים קנ, ו. בראשית רבה יד, ט. 	.45

הברכה  ואילו  "ויחנך",  בתבת  מסתיימת  השנייה  הברכה   – כהנים  ברכת  של  הברכות  בשלוש  וכן  	.46

השלישית מסתיימת "וישם לך שלום" )כאשר סיום הברכה הראשונה – "וישמרך" – מצטרף ל"שלום" 

בסוד "משמרת שלום", ודוק(. "שלום" = 4 פעמים "ויחנך" )כלומר שהערך הממוצע של 4 האותיות 

של "שלום" הוא "ויחנך"(.

בסוד "והחוט המשֻלש ]האורג מלבוש[ לא במהרה ינתק" )קהלת ד, יב(. 	.47

והיא התיבה ה-יב בברכה, מספר המידה של "וחטאה", פומא קדישא כנ"ל. 	.48





 t סדר ברכת המזון – נוסח האר"י T

בימים שאומרים תחנון, קודם מים אחרונים יאמר זה:

זָכְרֵנוּ  בְּ כִינוּ,  בָּ ם  גַּ בְנוּ  יָשַׁ ם  שָׁ בֶל  בָּ נַהֲרוֹת  עַל 
נֹּרוֹתֵינוּ:  כִּ לִינוּ  תוֹכָהּ, תָּ אֶת צִיּוֹן: עַל עֲרָבִים בְּ
וְתוֹלָלֵינוּ  יר  שִׁ בְרֵי  דִּ שׁוֹבֵינוּ  אֵלוּנוּ  שְׁ ם  שָׁ י  כִּ
יר  נָשִׁ אֵיךְ  צִיּוֹן:  יר  ִ מִשּׁ לָנוּ  ירוּ  שִׁ מְחָה,  שִׂ
חֵךְ  כָּ אֶשְׁ אִם  נֵכָר:  אַדְמַת  עַל  יְיָ,  יר  שִׁ אֶת 
י  לְחִכִּ לְשׁוֹנִי  ק  דְבַּ תִּ יְמִינִי:  ח  כַּ שְׁ תִּ ם,  לִָ יְרוּשָׁ
ם  לִַ יְרוּשָׁ אֶת  אַעֲלֶה  לאֹ  אִם  רֵכִי,  אֶזְכְּ לאֹ  אִם 
יְיָ לִבְנֵי אֱדוֹם אֵת יוֹם  מְחָתִי: זְכֹר  עַל רֹאשׁ שִׂ
ת  הּ: בַּ ם, הָאֹמְרִים עָרוּ עָרוּ עַד הַיְסוֹד בָּ לִָ יְרוּשָׁ
מוּלֵךְ  גְּ ם לָךְ אֶת  לֶּ שַׁ יְּ רֵי שֶׁ דוּדָה, אַשְׁ ְ בֶל הַשּׁ בָּ
עֹלָלַיִךְ  אֶת  ץ  וְנִפֵּ יֹּאחֵז  שֶׁ רֵי  אַשְׁ לָנוּ:  גָמַלְתְּ  שֶׁ

לַע:  אֶל הַסָּ

נוּ  יְחָנֵּ אֱלהִֹים  יר:  שִׁ מִזְמוֹר  נְגִינֹת  בִּ חַ  לַמְנַצֵּ
אָרֶץ  בָּ לָדַעַת  סֶלָה:  נוּ  אִתָּ נָיו  פָּ יָאֵר  וִיבָרְכֵנוּ. 
ים  עַמִּ יוֹדוּךָ  יְשׁוּעָתֶךָ:  כָל-גּוֹיִם  בְּ ךָ.  רְכֶּ דַּ
נוּ  וִירַנְּ מְחוּ  יִשְׂ ם:  לָּ כֻּ ים  עַמִּ יוֹדוּךָ  אֱלהִֹים. 
ים  וּלְאֻמִּ מִישֹׁר.  ים  עַמִּ פֹּט  י-תִשְׁ כִּ ים  לְאֻמִּ
ים אֱלהִֹים. יוֹדוּךָ  נְחֵם סֶלָה: יוֹדוּךָ עַמִּ אָרֶץ תַּ בָּ
ם: אֶרֶץ נָתְנָה יְבוּלָהּ. יְבָרְכֵנוּ אֱלהִֹים  לָּ ים כֻּ עַמִּ
ל- כָּ אוֹתוֹ  וְיִירְאוּ  אֱלהִֹים.  יְבָרְכֵנוּ  אֱלהֵֹינוּ: 

אַפְסֵי-אָרֶץ: 

פִי:   בְּ תוֹ  הִלָּ תְּ מִיד  תָּ כָל-עֵת.  בְּ אֶת-יְיָ  אֲבָרְכָה 
מָע. אֶת-הָאֱלהִֹים יְרָא וְאֶת- בָר הַכֹּל נִשְׁ סוֹף דָּ
יְיָ  ת  הִלַּ תְּ ל-הָאָדָם:   כָּ י-זֶה  כִּ מוֹר,  שְׁ מִצְוֹתָיו 
לְעוֹלָם  קָדְשׁוֹ  ם  שֵׁ ר  שָׂ ל-בָּ כָּ וִיבָרֵךְ  י.  פִּ ר  יְדַבֶּ
וְעַד-עוֹלָם  ה  מֵעַתָּ יָהּ  נְבָרֵךְ  וַאֲנַחְנוּ  וָעֶד: 

הַלְלוּיָהּ: 

בימים שאין אומרים תחנון, קודם מים אחרונים יאמר זה:

הָיִינוּ  צִיּוֹן  יבַת  שִׁ יְיָ אֶת  שׁוּב  בְּ עֲלוֹת.  הַמַּ יר  שִׁ
ה.  רִנָּ וּלְשׁוֹנֵנוּ  ינוּ  פִּ חוֹק  שְׂ לֵא  יִמָּ אָז  חֹלְמִים:  כְּ
ה:  אֵלֶּ עִם  לַעֲשׂוֹת  יְיָ  יל  הִגְדִּ בַגּוֹיִם  יֹאמְרוּ  אָז 
מֵחִים: שׁוּבָה  נוּ. הָיִינוּ שְׂ יְיָ לַעֲשׂוֹת עִמָּ יל  הִגְדִּ
הַזֹּרְעִים  גֶב:  נֶּ בַּ אֲפִיקִים  כַּ בִיתֵנוּ  שְׁ אֶת  יְיָ 
א  נֹשֵׂ וּבָכֹה  יֵלֵךְ  הָלוֹךְ  יִקְצֹרוּ:  ה  רִנָּ בְּ דִמְעָה  בְּ

א אֲלֻמֹּתָיו:  ה. נֹשֵׂ רַע. בֹּא יָבֹא בְרִנָּ ךְ הַזָּ מֶשֶׁ

קֹדֶשׁ:  הַרְרֵי  בְּ יְסוּדָתוֹ  יר  שִׁ מִזְמוֹר  קֹרַח  לִבְנֵי 
יַעֲקֹב:  נוֹת  כְּ מִשְׁ מִכֹּל  צִיּוֹן  עֲרֵי  שַׁ יְיָ  אֹהֵב 
יר  ךְ עִיר הָאֱלהִֹים סֶלָה: אַזְכִּ בָּ ר  דוֹת מְדֻבָּ נִכְבָּ
כּוּשׁ  עִם  וְצוֹר  ת  פְלֶשֶׁ ה  הִנֵּ לְידְֹעָי  וּבָבֶל  רַהַב 
הּ  בָּ ד  יֻלַּ וְאִישׁ  יֵאָמַר אִישׁ  וּלְצִיּוֹן  ם:  ד שָׁ יֻלַּ זֶה 
זֶה  ים  עַמִּ כְתוֹב  בִּ יִסְפֹּר  יְיָ  עֶלְיוֹן:  יְכוֹנְנֶהָ  וְהוּא 
ךְ: ל מַעְיָנַי בָּ חֹלְלִים כָּ רִים כְּ ם סֶלָה: וְשָׁ ד שָׁ יֻלַּ

פִי:  בְּ הִלָתוֹ  תְּ מִיד  תָּ עֵת  כָל  בְּ יְיָ  אֶת  אֲבָרְכָה 
מָע. אֶת הָאֱלהִֹים יְרָא וְאֶת  סוֹף דָבָר הַכֹּל נִשְׁ
יְיָ  הִלַת  תְּ הָאָדָם:  ל  כָּ זֶה  י  כִּ מוֹר.  שְׁ מִצְוֹתָיו 
לְעוֹלָם  קָדְשׁוֹ  ם  שֵׁ ר  שָׂ בָּ ל  כָּ וִיבָרֵךְ  י.  פִּ ר  יְדַבֶּ
עוֹלָם.  וְעַד  ה  מֵעַתָּ יָהּ.  נְבָרֵךְ  וַאֲנַחְנוּ  וָעֶד: 

הַלְלוּיָהּ:



קודם מים אחרונים יאמר: 

ע מֵאֱלהִֹים וְנַחֲלַת אִמְרוֹ  זֶה חֵלֶק-אָדָם רָשָׁ
מֵאֵל:

ואחר מים אחרונים יאמר: 

ר לִפְנֵי יְיָ: לְחָן אֲשֶׁ ֻ ר אֵלַי, זֶה הַשּׁ וַיְדַבֵּ
אם מברכים בזימון המברך אומר: 

 הַב לָן וְנִבְרִיךְ 
)או בל"א רבותי מיר וועלן בענטשן(:

עונים המסובים והמברך: 

ה וְעַד עוֹלָם: ם יְיָ מְבֹרָךְ מֵעַתָּ יְהִי שֵׁ
המברך אומר: 

נָן וְרַבּוֹתַי נְבָרֵך )בעשרה:  רְשׁוּת מָרָנָן וְרַבָּ בִּ
מְעוֹנוֹ(  מְחָה בִּ הַשִּׂ אֱלהֵֹינוּ( )בסעודת נישואין: שֶׁ

לוֹ: ֶ אָכַלְנוּ מִשּׁ שֶׁ
המסובים עונים: 

רוּךְ )בעשרה: אֱלהֵֹינוּ( )בסעודת נישואין:  בָּ
לוֹ וּבְטוּבוֹ  ֶ אָכַלְנוּ מִשּׁ מְעוֹנוֹ( שֶׁ מְחָה בִּ הַשִּׂ שֶׁ

חָיִינוּ:
ומי שלא אכל עונה: 

מִיד  מוֹ תָּ רוּךְ )בעשרה: אֱלהֵֹינוּ( וּמְבֹרָךְ שְׁ בָּ
לְעוֹלָם וָעֶד:

ן אֶת  ה יְיָ אֱלהֵֹינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם הַזָּ רוּךְ אַתָּ בָּ
חֶסֶד  בְּ חֵן  בְּ טוּבוֹ  בְּ לּוֹ  כֻּ הָעוֹלָם 
י  כִּ ר  שָׂ בָּ לְכָל  לֶחֶם  נוֹתֵן  הוּא  וּבְרַחֲמִים 
מִיד  תָּ נוּ  עִמָּ דוֹל  הַגָּ וּבְטוּבוֹ  חַסְדּוֹ:  לְעוֹלָם 
לְעוֹלָם  מָזוֹן  לָנוּ  יֶחְסַר  וְאַל  לָנוּ  חָסֵר  לאֹ 
זָן  אֵל  הוּא  י  כִּ דוֹל  הַגָּ מוֹ  שְׁ עֲבוּר  בַּ וָעֶד: 
לְכָל  מָזוֹן  וּמֵכִין  לַכֹּל  וּמֵטִיב  לַכֹּל  וּמְפַרְנֵס 
אָמוּר פּוֹתֵחַ אֶת-יָדֶךָ  רָא כָּ ר בָּ רִיּוֹתָיו אֲשֶׁ בְּ
ן  הַזָּ יְיָ  ה  אַתָּ רוּךְ  בָּ רָצוֹן:  לְכָל-חַי  יעַ  בִּ וּמַשְׂ

אֶת הַכֹּל:

הִנְחַלְתָּ לַאֲבוֹתֵינוּ  ךָ יְיָ אֱלהֵֹינוּ עַל שֶׁ נוֹדֶה לְּ
וְעַל  וּרְחָבָה  טוֹבָה  חֶמְדָה  אֶרֶץ 
מִצְרַיִם  מֵאֶרֶץ  אֱלהֵֹינוּ  יְיָ  הוֹצֵאתָנוּ  שֶׁ
רִיתְךָ  בְּ וְעַל  עֲבָדִים  ית  מִבֵּ וּפְדִיתָנוּ 
נוּ  דְתָּ מַּ לִּ שֶׁ תּוֹרָתְךָ  וְעַל  רֵנוּ  בְשָׂ בִּ חָתַמְתָּ  שֶׁ
וָחֶסֶד  חֵן  ים  חַיִּ וְעַל  נוּ  הוֹדַעְתָּ שֶׁ יךָ  חֻקֶּ וְעַל 
זָן  ה  אַתָּ שָׁ מָזוֹן  אֲכִילַת  וְעַל  נוּ  חוֹנַנְתָּ שֶׁ
עֵת  וּבְכָל  יוֹם  כָל  בְּ מִיד  תָּ אוֹתָנוּ  וּמְפַרְנֵס 

עָה:  וּבְכָל שָׁ

בחנוכה ובפורים אומרים זה:

וְעַל  בוּרוֹת  הַגְּ וְעַל  רְקָן  הַפֻּ וְעַל  ים  סִּ הַנִּ וְעַל 
יתָ לַאֲבוֹתֵינוּ  עָשִׂ שׁוּעוֹת וְעַל הַנִפְלָאוֹת. שֶׁ הַתְּ

ה: מַן הַזֶּ זְּ מִים הָהֵם בִּ יָּ בַּ

לחנוכה:

מוֹנָאִי  חַשְׁ דוֹל  גָּ כֹּהֵן  יוֹחָנָן  ן  בֶּ תְיָהוּ  מַתִּ ימֵי  בִּ
עַל  עָה  הָרְשָׁ יָוָן  מַלְכוּת  עָמְדָה  שֶׁ כְּ וּבָנָיו. 
וּלְהַעֲבִירָם  תּוֹרָתֶךָ  יחָם  כִּ לְהַשְׁ רָאֵל.  יִשְׂ ךָ  עַמְּ
עָמַדְתָּ  ים.  הָרַבִּ רַחֲמֶיךָ  בְּ ה  וְאַתָּ רְצוֹנֶךָ.  י  מֵחֻקֵּ
אֶת  נְתָּ  דַּ רִיבָם.  אֶת  רַבְתָּ  צָרָתָם.  עֵת  בְּ לָהֶם 
יַד  ינָם. נָקַמְתָּ אֶת נִקְמָתָם. מָסַרְתָּ גִבּוֹרִים בְּ דִּ
יַד  בְּ וּטְמֵאִים  ים.  מְעַטִּ יַד  בְּ ים  וְרַבִּ ים.  שִׁ חַלָּ
יַד  בְּ וְזֵדִים  יקִים.  צַדִּ יַד  בְּ עִים  וּרְשָׁ טְהוֹרִים. 
וְקָדוֹשׁ  דוֹל  גָּ ם  שֵׁ יתָ  עָשִׂ וּלְךָ  תוֹרָתֶךָ.  עוֹסְקֵי 
שׁוּעָה  תְּ יתָ  עָשִׂ רָאֵל  יִשְׂ ךָ  וּלְעַמְּ עוֹלָמֶךָ.  בְּ
אוּ בָנֶיךָ  ךְ בָּ ה. וְאַחַר כַּ הַיּוֹם הַזֶּ גְדוֹלָה וּפֻרְקָן כְּ
אֶת  וְטִהֲרוּ  הֵיכָלֶךָ.  אֶת  וּפִנּוּ  יתֶךָ.  בֵּ לִדְבִיר 
ךָ.  קָדְשֶׁ חַצְרוֹת  בְּ נֵרוֹת  וְהִדְלִיקוּ  ךָ.  שֶׁ מִקְדָּ
ל  ה אֵלּוּ. לְהוֹדוֹת וּלְהַלֵּ מוֹנַת יְמֵי חֲנֻכָּ וְקָבְעוּ שְׁ

דוֹל: מְךָ הַגָּ לְשִׁ



לפורים:

עָמַד  שֶׁ ירָה. כְּ ן הַבִּ שׁוּשַׁ ר בְּ כַי וְאֶסְתֵּ ימֵי מָרְדְּ בִּ
לַהֲרוֹג  מִיד  לְהַשְׁ שׁ  קֵּ בִּ ע.  הָרָשָׁ הָמָן  עֲלֵיהֶם 
טַף  זָקֵן.  וְעַד  עַר  מִנַּ הוּדִים.  הַיְּ ל  כָּ אֶת  ד  וּלְאַבֵּ
לְחֹדֶשׁ  ר  עָשָׂ ה  לשָֹׁ שְׁ בִּ אֶחָד.  יוֹם  בְּ ים.  וְנָשִׁ
לָבוֹז.  לָלָם  וּשְׁ אֲדָר  חֹדֶשׁ  הוּא  ר  עָשָׂ נֵים  שְׁ
עֲצָתוֹ.  אֶת  הֵפַרְתָּ  ים  הָרַבִּ רַחֲמֶיךָ  בְּ ה  וְאַתָּ
מוּלוֹ  גְּ לּוֹ  בוֹתָ  וַהֲשֵׁ בְתּוֹ.  מַחֲשַׁ אֶת  וְקִלְקַלְתָּ 

נָיו עַל הָעֵץ: בְרֹאשׁוֹ. וְתָלוּ אוֹתוֹ וְאֶת בָּ

לָךְ  מוֹדִים  אֲנַחְנוּ  אֱלהֵֹינוּ  יְיָ  הַכֹּל  וְעַל 
פִי  בְּ מְךָ  שִׁ רֵךְ  יִתְבָּ אוֹתָךְ  וּמְבָרְכִים 
וְאָכַלְתָּ  תוּב  כָּ כַּ וָעֶד:  לְעוֹלָם  מִיד  תָּ חַי  כָל 
הָאָרֶץ  עַל  אֱלהֶֹיךָ  יְיָ  אֶת  וּבֵרַכְתָּ  בָעְתָּ  וְשָׂ
עַל  יְיָ  ה  אַתָּ רוּךְ  בָּ לָךְ:  נָתַן  ר  אֲשֶׁ הַטֹּבָה 

זוֹן:  הָאָרֶץ וְעַל הַמָּ

וְעַל  ךָ  עַמֶּ רָאֵל  יִשְׂ עַל  אֱלהֵֹינוּ  יְיָ  רַחֶם 
ן  כַּ מִשְׁ צִיּוֹן  וְעַל  עִירֶךָ  לַיִם  יְרוּשָׁ
וְעַל  יחֶךָ  מְשִׁ וִד  דָּ ית  בֵּ מַלְכוּת  וְעַל  בוֹדֶךָ  כְּ
מְךָ עָלָיו:  קְרָא שִׁ נִּ דוֹשׁ שֶׁ דוֹל וְהַקָּ יִת הַגָּ הַבַּ
אֱלהֵֹינוּ אָבִינוּ רְעֵנוּ )בשבת וביו"ט: רוֹעֵנוּ( זוֹנֵנוּ 
יְיָ  לָנוּ  וְהַרְוַח  וְהַרְוִיחֵנוּ  לֵנוּ  וְכַלְכְּ רְנְסֵנוּ  פַּ
אַל  וְנָא  צָרוֹתֵינוּ:  ל  מִכָּ מְהֵרָה  אֱלהֵֹינוּ 
ר  שָׂ בָּ נַת  מַתְּ לִידֵי  לאֹ  אֱלהֵֹינוּ.  יְיָ  צְרִיכֵנוּ  תַּ
לְיָדְךָ  אִם  י  כִּ הַלְוָאָתָם  לִידֵי  וְלאֹ  וָדָם 
לּאֹ  ה וְהָרְחָבָה שֶׁ דוֹשָׁ תוּחָה הַקְּ לֵאָה הַפְּ הַמְּ

לֵם לְעוֹלָם וָעֶד:  נֵבוֹשׁ וְלאֹ נִכָּ

בשבת:

וּבְמִצְוַת  מִצְוֹתֶיךָ  בְּ אֱלהֵֹינוּ  יְיָ  וְהַחֲלִיצֵנוּ  רְצֵה 
ה  הַזֶּ וְהַקָדוֹשׁ  דוֹל  הַגָּ ת  בָּ הַשַׁ בִיעִי  ְ הַשּׁ יוֹם 

בּוֹ  ת  בָּ לִשְׁ לְפָנֵיךָ  וְקָדוֹשׁ הוּא  דוֹל  גָּ זֶה  יוֹם  י  כִּ
מִצְוַת רְצוֹנֶךָ וּבִרְצוֹנְךָ הָנִיחַ  אַהֲבָה כְּ וְלָנוּחַ בּוֹ בְּ
וַאֲנָחָה  וְיָגּוֹן  צָרָה  הֵא  תְּ לאֹ  שֶׁ אֱלהֵֹינוּ  יְיָ  לָנוּ 
נֶחָמַת צִיוֹן  יוֹם מְנוּחָתֵינוּ וְהַרְאֵנוּ יְיָ אֱלהֵֹינוּ בְּ בְּ
ה  אַתָּ י  כִּ ךָ,  קָדְשֶׁ עִיר  לַיִם  יְרוּשָׁ נְיָן  וּבְבִּ עִירֶךָ 

עַל הַיְשׁוּעוֹת וּבַעַל הַנֶחָמוֹת. הוּא בַּ

בראש חודש ובמועדים:

יעַ  וְיַגִּ וְיָבוֹא  יַעֲלֶה  אֲבוֹתֵינוּ  וְאֱלהֵֹי  אֱלהֵֹינוּ 
זִכְרוֹנֵנוּ  וְיִזָכֵר  קֵד  וְיִפָּ מַע  ָ וְיִשּׁ וְיֵרָצֶה  וְיֵרָאֶה 
וִד  ן דָּ יחַ בֶּ וּפִקְדוֹנֵינוּ וְזִכְרוֹן אֲבוֹתֵינוּ וְזִכְרוֹן מָשִׁ
ל  כָּ וְזִכְרוֹן  ךָ  קָדְשֶׁ עִיר  לַיִם  יְרוּשָׁ וְזִכְרוֹן  ךָ  עַבְדֶּ
רָאֵל לְפָנֶיךָ לִפְלֵיטָה לְטוֹבָה לְחֵן  ית יִשְׂ עַמְךָ בֵּ

יוֹם – לוֹם בְּ וּלְחֶסֶד וּלְרַחֲמִים, לְחַיִים וּלְשָׁ

ה. רֹאשׁ הָחֹדֶשׁ הַזֶּ בראש חודש: 	 	

ה. צוֹת הַזֶּ חַג הַמַּ בפסח:	 	

ה. בוּעוֹת הַזֶּ ַ חַג הַשּׁ בשבועות:	 	

ה. כּוֹת הַזֶּ חַג הַסֻּ בסוכות:	 	

ה. מִינִי עֲצֶרֶת הָחַג הַזֶּ שְׁ בשמיני עצרת:	 	

ה. רוֹן הַזֶּ כָּ הַזִּ בראש השנה:	 	

בשלש רגלים )חוץ מחול המועד( ובראש השנה:	 	

ה. יוֹם טוֹב מִקְרָא קֹדֶשׁ הַזֶּ בְּ 	

וּפָקְדֵנוּ בּוֹ לִבְרָכָה  יְיָ אֱלהֵֹינוּ בּוֹ לְטוֹבָה  זָכְרֵנוּ 
יְשׁוּעָה  וּבִדְבַר  טוֹבִים  לְחַיִים  בוֹ  יעֵנוּ  וְהוֹשִׁ
י  כִּ יעֵנוּ  וְהוֹשִׁ עָלֵינוּ  וְרַחֵם  וְחָנֵנוּ  חוּס  וְרַחֲמִים 

ה. י אֵל מֶלֶךְ חַנּוּן וְרַחוּם אַתָּ אֵלֶיךָ עֵינֵינוּ, כִּ

מְהֵרָה  בִּ הַקֹּדֶשׁ  עִיר  לַיִם  יְרוּשָׁ וּבְנֵה 
בּוֹנֵה  יְיָ  ה  אַתָּ רוּךְ  בָּ בְיָמֵינוּ. 

לָיִם. אָמֵן:  בְרַחֲמָיו יְרוּשָׁ



יְיָ אֱלהֵֹינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם הָאֵל.  ה  אַתָּ רוּךְ  בָּ
בּוֹרְאֵנוּ  ירֵנוּ  אַדִּ נוּ.  מַלְכֵּ אָבִינוּ 
רוֹעֵנוּ  יַעֲקֹב  קְדוֹשׁ  נוּ  קְדוֹשֵׁ יוֹצְרֵנוּ.  גּוֹאֲלֵנוּ 
לַכּלֹ  טִיב  וְהַמֵּ הַטּוֹב  לֶךְ  הַמֶּ רָאֵל  יִשְׂ רוֹעֵה 
וָיוֹם. הוּא הֵיטִיב לָנוּ. הוּא מֵטִיב  כָל יוֹם  בְּ
לָנוּ. הוּא יֵיטִיב לָנוּ. הוּא גְמָלָנוּ הוּא גוֹמְלֵנוּ 
וּלְרַחֲמִים.  וּלְחֶסֶד  לְחֵן  לָעַד.  יִגְמְלֵנוּ  הוּא 
וִישׁוּעָה.  רָכָה  בְּ וְהַצְלָחָה.  לָה  הַצָּ וּלְרֶוַח 
ים  וְחַיִּ וְרַחֲמִים  לָה  וְכַלְכָּ רְנָסָה  פַּ נֶחָמָה 
אַל  לְעוֹלָם  טוּב  ל  וּמִכָּ טוֹב  וְכָל  לוֹם  וְשָׁ

רֵנוּ: יְחַסְּ

וָעֶד:  לְעוֹלָם  עָלֵינוּ  יִמְלךְֹ  הוּא  הָרַחֲמָן 
מַיִם  ָ שּׁ בַּ רֵךְ  יִתְבָּ הוּא  הָרַחֲמָן 
דּוֹרִים  לְדוֹר  ח  בַּ תַּ יִשְׁ הָרַחֲמָן הוּא  וּבָאָרֶץ: 
ר  וְיִתְהַדַּ נְצָחִים  וּלְנֵצַח  לָעַד  נוּ  בָּ אֵר  וְיִתְפָּ
הוּא  הָרַחֲמָן  עוֹלָמִים:  וּלְעוֹלְמֵי  לָעַד  נוּ  בָּ
עוֹל  בּוֹר  יִשְׁ הוּא  הָרַחֲמָן  כָבוֹד:  בְּ יְפַרְנְסֵנוּ 
קוֹמְמִיּוּת  יוֹלִיכֵנוּ  וְהוּא  ארֵנוּ  צַוָּ מֵעַל  לוּת  גָּ
ה  מְרֻבָּ רָכָה  בְּ לַח  יִשְׁ הָרַחֲמָן הוּא  לְאַרְצֵנוּ: 

אָכַלְנוּ עָלָיו:  לְחָן זֶה שֶׁ בַיִת זֶה וְעַל שֻׁ בְּ

בִיא  הוּ הַנָּ לַח לָנוּ אֶת אֵלִיָּ הָרַחֲמָן הוּא יִשְׁ
שׁוֹרוֹת  בְּ לָנוּ  ר  וִיבַשֶּׂ לַטּוֹב  זָכוּר 
טוֹבוֹת יְשׁוּעוֹת וְנֶחָמוֹת: הָרַחֲמָן הוּא יְבָרֵךְ 
י  אִמִּ וְאֶת  ה  הַזֶּ יִת  הַבַּ עַל  בַּ מוֹרִי  אָבִי  אֶת 
יתָם  ה. אוֹתָם וְאֶת בֵּ יִת הַזֶּ עְלַת הַבַּ מוֹרָתִי בַּ
ר לָהֶם. אוֹתָנוּ וְאֶת  ל אֲשֶׁ וְאֶת זַרְעָם וְאֶת כָּ
אֲבוֹתֵינוּ  אֶת  רַךְ  בֵּ שֶׁ מוֹ  כְּ לָנוּ:  ר  אֲשֶׁ ל  כָּ
ן יְבָרֵךְ  כֹּל מִכֹּל כֹּל כֵּ אַבְרָהָם יִצְחָק וְיַעֲקֹב בַּ

לֵמָה.  שְׁ בְרָכָה  בִּ יַחַד  נוּ  לָּ כֻּ ברית(  )בני  אוֹתָנוּ 
וְנֹאמַר אָמֵן: 

הֵא  תְּ דוּ עָלָיו וְעָלֵינוּ זְכוּת שֶׁ רוֹם יְלַמְּ מִמָּ
בְרָכָה  א  וְנִשָּׂ לוֹם  שָׁ מֶרֶת  לְמִשְׁ
חֵן  וְנִמְצָא  עֵנוּ  יִשְׁ מֵאֱלהֵֹי  וּצְדָקָה  יְיָ  מֵאֵת 

עֵינֵי אֱלהִֹים וְאָדָם:  כֶל טוֹב בְּ וְשֵׂ

לּוֹ  כֻּ הָרַחֲמָן הוּא יַנְחִילֵנוּ לְיוֹם שֶׁ בשבת:	 	

י הָעוֹלָמִים: ת וּמְנוּחָה לְחַיֵּ בָּ שַׁ

שׁ עָלֵינוּ אֶת  הָרַחֲמָן הוּא יְחַדֵּ 	בראש חודש:	

ה לְטוֹבָה וְלִבְרָכָה: הַחֹדֶשׁ הַזֶּ

לּוֹ  כֻּ הָרַחֲמָן הוּא יַנְחִילֵנוּ לְיוֹם שֶׁ ביום טוב:	 	

טוֹב:

ת  הָרַחֲמָן הוּא יָקִים לָנוּ אֶת סֻכַּ בסוכות:	 	

דָוִד הַנּוֹפֶלֶת:

שׁ עָלֵינוּ אֶת הָרַחֲמָן הוּא יְחַדֵּ  	בראש השנה:	

נָה הַזֹּאת לְטוֹבָה וְלִבְרָכָה: ָ הַשּׁ

י  וּלְחַיֵּ יחַ  נוּ לִימוֹת הַמָשִׁ יְזַכֵּ הוּא  הָרַחֲמָן 
ויו"ט  )בשבת  יל  מַגְדִּ א:  הַבָּ הָעוֹלָם 
ה  וְעֹשֶׂ מַלְכּוֹ  יְשׁוּעוֹת  מִגְדֹּל(  ור"ח:  וחוה"מ 

עוֹלָם:  עַד  וּלְזַרְעוֹ  לְדָוִד  יחוֹ  לִמְשִׁ חֶסֶד 
לוֹם  שָׁ ה  יַעֲשֶׂ הוּא  מְרוֹמָיו  בִּ לוֹם  שָׁ ה  עֹשֶׂ
יְראוּ  אָמֵן:  וְאִמְרוּ  רָאֵל  יִשְׂ ל  כָּ וְעַל  עָלֵינוּ 
לִירֵאָיו:  מַחְסוֹר  אֵין  י  כִּ יו  קְדוֹשָׁ יְיָ  אֶת 
יַחְסְרוּ  לאֹ  יְיָ  י  וְדוֹרְשֵׁ וְרָעֵבוּ  רָשׁוּ  פִירִים  כְּ
י לְעוֹלָם חַסְדּוֹ:  י טוֹב כִּ כָל טוֹב: הוֹדוּ לַיְיָ כִּ
רוּךְ  יעַ לְכָל חַי רָצוֹן: בָּ בִּ פּוֹתֵחַ אֶת יָדֶךָ וּמַשְׂ

יְיָ וְהָיָה יְיָ מִבְטַחוֹ:  ר יִבְטַח בַּ בֶר אֲשֶׁ הַגֶּ






	עמוד ריק
	עמוד ריק

