
 להצטרפות לרשימת התפוצה של ניר מנוסי

14    קרוב אליך

בראשית: הטבעת והחץ
הקדמה לסדרה

לחיים,  הדרכה  ספר  היא  "הוראה":  מלשון  כל  קודם  היא  התורה 
המעניק לנו מצוות וחוקים. מעבר לכך יש בתורה גם סיפורים רבים. 
לטייל   – הארץ"  את  "לתור  מלשון  היא  תורה  המילה  זה  בהקשר 

בשבילי הסיפורים, בלי להגיע למסקנה מעשית הכרחית אחת. 

אך יש לתורה גם ממד שלישי, הנסתר והעמוק מכולם: ממד רעיוני. 
לעזור  היכולים  עמוקים,  ורעיונות  תובנות  בתוכה  מקפלת  התורה 
לנו להבין יותר את העולם, את מי שאמר והיה העולם, ואת עצמנו. 
ביחס לרובד שלישי זה מתאים לפרש את המילה "תורה" כרומזת 
למילה "ותהר", לשון הריון. כל רעיון הוא כמו זרע המפרה אותנו 

ומאפשר לנו להוליד מתוך עצמנו תובנות חדשות. 

בסדרת המאמרים "נקודה למחשבה" נבקש מדי שבוע לחלץ מתוך 
מפרשת השבוע רעיון גרעיני אחד ולהתבונן בו, כך שיוכל להתפתח 
בקרבנו ולהעשירנו במהלך השבוע. נעזר לשם כך בכלֵי ההתבוננות 

של פנימיות התורה, הקבלה והחסידות. 

פסוק הפתיחה של התורה כה מוכר ושגור, כה חלק מעולמנו התרבותי, 
שאיננו שמים לב עד כמה מהפכני הרעיון המקופל בו. רעיון הבריאה "יש 
החל  פתאום  ואז  כלל,  קיים  היה  לא  העולם  שבתחילה  הטענה   – מאַיִן" 
בכל  מובן מאליו.  אינו   – לו  כתוצאה מפעולה שנבעה מחוצה  להתקיים 
התרבויות העתיקות, וגם במדע המודרני בטרם התגלו הראיות בדבר המפץ 
הגדול, היקום נתפס כדבר שהתקיים מאז ומעולם. גם המיתוסים שדיברו 
על ראשית העולם תיארו אותו כנולד מתוך תהליכים בתוך המציאות, כמו 

למשל מתוך זיווג של אל ואלה. 

מסוים  ברגע  נברא  או  )"קדמון"(  תמיד  קיים  היה  העולם  אם  השאלה 
)"מחודש"( טעונה מכפי שהיא נדמית. היא נוגעת בשאלות רבות ועמוקות, 
ומכל אחת מהאפשרויות צומחת תמונה אחרת, וחוויה אחרת, של העולם 

ושל החיים. 

השאלה הראשונה שהיא מציפה היא אם יש משהו מעבר לעולם או לא. אם 
העולם היה קיים תמיד, הרי שהוא הדבר הכי יסודי במציאות. מה שרואים 
וחווים, בין אם בחושים או אפילו בדמיון, הוא כל מה שיש. אם לעומת 
זאת העולם נברא כולו מתישהו הרי שיש משהו טרנסצנדנטי מעבר לו – 

מציאות אלוקית נסתרת וראשונית יותר. 

יש  לעולם  האם  היא,  הבריאה  משאלת  המסתעפת  נוספת  גדולה  שאלה 
כיוון או לא? אחד מהרעיונות הבסיסיים והנפוצים ביותר בדתות העתיקות 
היה מה שנקרא "מיתוס השיבה הנצחית". מכיוון שהעולם נתפס כנצחי, 
ראו אותו כמתנהל לפי חוקיות מעגלית: הוא התהווה מתוך התהום ונועד 
על עצמם שוב  לחזור  נידונו  בה, המאורעות המתרחשים  ולהבלע  לשוב 
ניתנים  ובלתי  מוחלטים  היו  והגורל  הטבע  ומחזורי  נצחי,  בגלגל  שוב 

לשבירה.

לפי התורה לעומת זאת, בה העולם נברא יש מאין, לבריאה יש כיוון ומטרה 
והיא מתקדמת אליה כמו חץ שלוח. היא מתחילה במצב של תוהו ובוהו 
ומסתיימת בגאולת  ומקלקל את העולם,  בו האדם במהרה חוטא  וחושך 
"כי מלאה הארץ  וכן התגלות אלוקית חובקת כל:  העולם, שלום עולמי 
דעה את ה' כמים לים מכסים". יש לטבע מחזורים ומעגלים, אך חץ הזמן 
טס דרכם ומושך אותם אחריו, הופך אותם לסרט לולייני הנע קדימה כזנב 

עפיפון מסתחרר.

לבסוף, שתי תמונות העולם האלו מכוננות גם חוויה נפשית ורוחנית אחרת 
אך  ר,  המוּכָּ של  והיציבות  הבטחון  את  מקנה  הטבע  טבעת  בהן.  לאוחז 
מהווה גם מעגל סגור ומגביל שאין דרך לקוות )מלשון 'קו'( למשהו מעבר 
'לטבוע'  נידונו  כולנו  מסוים  שבמובן  הרי  סגורה,  הטבע  טבעת  אם  לו. 

קו של תקווה המעלה אותנו מהטבע.  בתוכה. לעומתה, חץ הזמן מותח 
אמודאים  של  כמו  ארוך  שנורקל  מין  הצלה,  חבל  אלינו  משלשל  הוא 
ובטחון  אמונה  של  חמצן  לשאוף  לנו  המאפשר  פעם(,  של  )=הצוללנים 

בבורא העולם, להאחז ולדבוק בו.  

מהתחלה או מהאמצע?
בתחום חקר הספרות מקובל להבחין בין שני סוגי פתיחה לסיפור: "אָבּ 
יצַה" או מהתחלת הסיפור; ו"אִין מֶדִיאַס רֶס"  אוֹבוֹ" – פתיחה "מתוך הבֵּ
– פתיחה "מאמצע הדברים", כלומר מאמצע הסיפור. רבים מהמיתוסים 
בתפיסה  קשורה  לכך  הסיבה  הדברים".  "מאמצע  מתחילים  הקדומים 
המעגלית שלהם: מכיוון שלמעגל אין התחלה וסוף, בהכרח נכנסים אליו 
מהאמצע. התורה לעומת זאת, הנפתחת בבריאת העולם, נחשבת ליצירה 

הספרותית המתחילה באופן המובהק ביותר "מהתחלה".

אך האם זה אמנם כה פשוט? מספר רמזים מצביעים על כך שלמרות שעל 
פני השטח התורה אכן מתארת את התחלת המציאות, ברובד עמוק יותר 

היא מתחילה, מעט כמו המיתוסים, דווקא "מאמצע הדברים"! 

הרמז הראשון הוא שמכל האותיות מתחילה התורה דווקא באות ב', האות 
היה  )למשל אם  א'  יכולה להתחיל באות  הייתה התורה  השנייה. בקלות 
כתוב 'אלקים ברא בראשית'( אך בכל זאת היא מתחילה עם ב'. דבר זה 
רומז לכך ש"בראשית" אינו באמת ההתחלה: קודם לה משהו קדמוני עוד 
זו היא קצת כמו ה'שבת'  יותר – ההוויה האלוקית שבראה אותה. הוויה 

הנצחית שקדמה ליום הראשון של הבריאה.

הרמז השני הוא שמאז מתן תורה אנו קוראים את התורה באופן מחזורי, 
של  האחרונות  המילים  את  קוראים  אנו  תורה  בשמחת  בשנה.  שנה  מדי 
התורה, "לעיני כל ישראל", ואז מיד גוללים את התורה )בתנועה סיבובית( 
חזרה ל"בראשית" – סוגרים מעגל עם התחלתה )אחרי שעשינו "הקפות" 

מעגליות עם ספר התורה(. 

מה זה אומר שהתורה לא באמת מתחילה בהתחלה כפי שמקובל לחשוב, 
אלא בעצם מהאמצע? האמירה המקופלת בכך היא, שעם כל מה שאמרנו 
לעיל על חשיבות תודעת הקו הפורץ אל מעבר למעגל הטבע, גם למעגל 

יש תפקיד חשוב, ושורשו אפילו גבוה יותר. 

לנו.  מעביר  התורה  של  המעגלי  שהמימד  מסרים  שני  על  להצביע  ניתן 
שלנו  והעמל  השאיפות  כל  את  המסמל  העולם,  של  הזמן  שחץ  האחד, 
בעולם הזה, מעוגן בתוך מעגל אלוקי נצחי הנח לגמרי מעל הזמן. שיעור 
זה בא להכניס פרופורציה לחיים שלנו ולהזכיר לנו את הנצח שמעל הזמן.

המסר השני הוא שהתנועה הקווית בתוך ציר הזמן צריכה להשתלב בתוך 
יותר  גדולים  ומחזורים  השנה  החודש,  השבוע,  מחזורי   – הטבע  מעגלי 
)כמו השמיטה והיובל(. גישות קוויות שאינן מתחשבות בטבע מאיצות בו 

ודורסות אותו, וסופן להתמוטט כמו מגדל בלי יסודות. 

– הם  וטבעת האור האלוקי שמסביבה  – טבעת הטבע  שני מעגלים אלו 
הניצוץ של מיתוס השיבה הנצחית, שהתורה מעלה בסיפור הראשית שלה.

•

נקודה להתבוננות: שימו לב שחיבור האות האחרונה של המילה החותמת 
אותה  הפותחת  המילה  של  הראשונה  האות  עם  "ישראל"  בתורה  את 
'לב'. דבר זה מעניין במיוחד לאור העובדה  יוצר את המילה  "בראשית" 
ששלוש האותיות שבאות לפני ה-ל' של "ישראל" ושלוש האותיות שבאות 
יש  לתורה  ראש.  המילה  את  פעמיים  יוצרות  "בראשית"  של  ה-ב'  אחרי 
"ראש" אחד בהתחלה ו"ראש" אחר בסוף; מה שמחבר את שני הראשים 
הלינאריים האלו לכדי מציאות אחת הוא "לב" – הלב שמרגיש את מעגלי 

הטבע והאלוקות.

י נוס מ ר  ני

למחשבה
נקודה

https://menussim.ravpage.co.il/follow-nir-menussi



