
26    קרוב אליך

עקבו אחרי ניר מנוסי

לפי אחד ממדרשי חז"ל, הטעם לבניית מגדל בבל היה פרקטי 
לגמרי. בוני המגדל גדלו בעידן שאחרי המבול, וחיו בצל האימה 
שלא  הבטיח  כבר  ה'  כמובן,  עצמו.  על  יחזור  כזה  אסון  שמא 
בו. בדורם לא  בוני המגדל חדלו להאמין  עוד מבול, אך  יהיה 
החיים  תוחלת  וגם  חדשים,  גלויים  נסים  ראו  ולא  נביאים  היו 
בורא  שנה.   120 של  יחסית  סביר  לאורך  התכווצה  האנושית 
העולם החל להסתיר את פניו, והיה די בכך מבחינתם כדי לחדול 

להאמין בו. לכן גם למבול הם חיפשו הסבר מדעי, טבעי.

חיפשו ומצאו. לפי רישומיהם, המבול התרחש בשנת 1656 שנה 
לבריאת העולם. ומכיוון שלשיטתם לא היה מדובר באירוע נסי 
טבע  ממחזור  חלק  להיות  היה  חייב  שהוא  הרי  על-טבעי,  או 
לא  הנצפים  הטבע  ממחזורי  אחד  שאף  לעשות  מה  כלשהו. 
מתאים למספר זה? פשוט מאד: ממציאים מחזור שמתאים. אם 
המבול התרחש בשנת 1656, הם הסיקו, סימן שכל 1656 שנה 
מתמוטט הרקיע! זו הייתה הסיבה לבניית מגדל בבל: בוניו רצו 
להקים סמוכות שיחזיקו את הרקיע, כדי שלא יתמוטט בסיבוב 

הבא.

מדרש זה ממחיש לנו נטייה אנושית מרתקת: הנטייה להתכחש 
בתוקף לתופעות או אירועים על-טבעיים, ולהתעקש שהם חלק 
מהסדר הטבעי של הדברים. הקדוש ברוך הוא יצא מגדרו ומחה 
את האנושות במבול כדי לפתוח דף חדש עם נח, והנה דורות 
ספורים מאוחר יותר קמים כמה מצאצאיו ואומרים שהמבול הזה 
לא היה אלא חלק ממחזור טבע ענק, כמו מין כוכב שביט מרוחק 

המבקר אותנו אחת לכמה עידנים.

הפילוסוף האמריקאי וויליאם ג'יימס מסר ב-1896 הרצאה מכוננת 
אמונה  של  הלגיטימיות  על  הגן  ובה  להאמין",  "הרצון  בשם 
במצבים שאין בהם ידע וודאי ומוחלט. כ-90 שנה מאוחר יותר, 
עשתה הדיפלומטית האמריקאית ג'יין קירקפטריק פרפראזה על 
הביטוי של ג'יימס, ודיברה על "הרצון שלא להאמין" – הסירוב 
להאמין במשהו, למרות שהראיות לאמיתותו ניצבות מול עיניך. 
קירקפטריק התכוונה בכך להתכחשותו של השמאל האמריקאי 
לרעות החולות של הקומוניזם, אך הביטוי שלה מתאים לתיאור 
כל סוג של סירוב להאמין באמת פשוטה, כמו זה של בוני מגדל 

בבל.

אמונת האתאיסטים
היכן ביכולתנו לראות את סינדרום בוני מגדל בבל בדורנו שלנו? 
ניתן לראותו בהתעקשותם של מדענים אתאיסטיים,  יותר מכל 
שהעולם וכל אשר בו ניתנים להסברה אך ורק במונחים של חומר 

וחוקי טבע.

בדורנו, כמו בדורם של בוני מגדל בבל, אין עוד ניסים גלויים 
מבול  לאחרונה  התרחש  לא  וגם  הטבע,  חוקי  את  המשדדים 
בסדר גודל תנכ"י שכעת צריך להסבירו. אי לכך, הרצון-שלא-
להאמין האתאיסטי מתבטא בהתכחשות למשהו גדול יותר: לכך 
שעצם קיומו של העולם, על המורכבות הבלתי-נתפסת של חוקיו, 

חלקיקיו וכוחותיו, הם פלא על-טבעי אחד גדול.

קחו למשל את סדרת הטלויזיה הנודעת "קוסמוס" שכתב והנחה 
הסדרה  את  פתח  סייגן  סייגן.  קרל  האמריקאי  האסטרופיזיקאי 
במילים "הקוסמוס הוא כל מה שישנו, או אי פעם היה, או אי 
משפט  כלומר  "טאוטולוגיה",  לומר  ניסה  סייגן  יהיה".  פעם 

שהוא בהכרח תמיד נכון ולא ניתן להתווכח אתו. זה היה עובד 
– ביטוי  אילו הוא היה מדבר על משהו כמו "כללות ההוויה" 
גם מה שמעבר לטבע; אך בכך  ופתוח שיכול לכלול את  רחב 
שבחר לדבר דווקא על ה"קוסמוס", היקום הפיזי, הוא הניח את 

המבוקש ופסל מראש את האפשרות שיש משהו מעבר לחומר.

לרצון-שלא-להאמין  ביותר  החזקה  העכשווית  הדוגמא  אבל 
להיות  רבים למה שהפך  תגובתם של מדענים  היא  האתאיסטי 
 )fine-tuning( "וְונוּן העדין נתון שאי אפשר להתווכח איתו: ה"כִּ
באופן  מותאמים  הטבע  שחוקי  העובדה  כלומר  היקום,  של 
בטבע  מהמשתנים  אחד  כל  אילו  ביקום.  חיים  לאפשר  מדויק 
– למשל עוצמת כוח הכבידה או מטען האלקטרון – היה שונה 
אפילו בעשירית המעלה, החיים על פני כדור הארץ, או אפילו 

כדור הארץ עצמו, לא היו יכולים להתקיים.

לכאורה לפנינו ראיה מוחצת לכך שהיקום עוצב בקפידה על ידי 
מתכנן תבוני. אך אל תמעיטו בכוחו של הרצון שלא להאמין. 
מבולים  של  דמיוני  מחזור  שהמציאו  בבל  מגדל  בוני  כמו 
ישויות  גייסו  האתאיסטים  גם  כך  הנס,  לרעיון  להתכחש  כדי 
דמיוניות כדי להתכחש לרעיון הבורא, ועלו על קודמיהם. אם 
היקום שלנו מכוּוְנן באופן עדין לאפשר חיים, הם הסיקו, סימן 
שהוא חלק מרצף של אינסוף יקומים, שבכל אחד מהם שוררים 
מכוּוְנן  כה  שהיקום  העובדה  זה,  לפי  שונים!  מעט  טבע  חוקי 
יש  בו  היחיד  היקום  מאד  פשוט  הוא  מפליאה:  אינה  לחיים 

מישהו שבכלל ישים לב לזה...

היכן הם אינסוף היקומים אלו, אתם שואלים? כאן מגיע החלק 
הכי טוב: היקומים האחרים הינם לגמרי מקבילים לשלנו. אין, 
ולא יכולה להיות, שום נקודת השקה בין היקומים. עלינו פשוט, 

ובכן... להאמין שהם קיימים.

קל לראות כמה מגוחך הפתרון הזה לבעיית הכוונון העדין של 
היקום. במקום להניח את קיומו של נעלם אחד – מתכנן תבוני 
ליקום – הוא מניח אינסוף יקומים נעלמים. רעיון זה אינו תוצר 
של ספקנות או חקירה חופשית, אלא נובע ממשהו אחר ופשוט 

הרבה יותר: הרצון העז שלא להאמין בבורא לעולם.

•

שלא  ברצון  אור  נקודות  שתי  לפחות  למחשבה: יש  נקודה 
להאמין. האחת היא, שעצם קיומו בנפש האדם מהווה, בהפוך על 
הפוך, עוד ראיה למציאות הבורא. העמידה התקיפה והעיקשת 
על כך שאין מציאות מעבר לטבע ולחומר אינה אלא השתקפות 
ארצית של מה שנקרא "עצמוּת השם" – תמצית ההוויה האלוקית 
המוחלטת. ה' כביכול החדיר חלק מעצמותו לבריאה, וחלק זה 

הוא שאחראי לאשליה החזקה שאין דבר מחוצה לה.

לנו  מזכיר  להאמין  שלא  שהרצון  היא  השנייה  האור  נקודת 
את כוחם של הרצון והבחירה בעיצוב תמונת עולמנו. מסתבר 
עבורנו.  לאמיתי  הופך  הוא  במשהו,  להאמין  רוצים  שכשמאד 
מהרצון שלא להאמין בה' אפשר אפוא לשאוב השראה לאמונה 
לנו אלא  נותר  לא  לברוח מהאמונה,  אי אפשר  אם ממילא  בו. 

לבחור במה אנחנו רוצים להאמין – וללכת על זה.

י נוס מ ר  ני

למחשבה
נקודה

נח: הרצון שלא להאמין




