
14    קרוב אליך

עקבו אחרי ניר מנוסי

מהלאום  נבדלת  אינה  היהודית  הדת  יודעים,  שכולנו  כפי 
היהודי. עצם המילה "יהודי" דו-משמעית: היא מתארת הן את 
בדת  שקשור  מה  כל  את  והן  היהודי,  ללאום  בן  שהוא  מי  כל 
היהודית )כמו "מנהג יהודי"(. אם אדם לא יהודי מבקש להמיר 
יודע שמשמעות הדבר היא גם הצטרפות  את דתו ליהדות הוא 
לעם היהודי, וכן להפך – המצטרף לעם היהודי מצופה להתחיל 

לשמור על מצוות היהדות.

הקשר ההדוק בין היהדות כדת וכעם משתקף אף בתנ"ך: משלב 
בסיפורו  בלעדי  כמעט  באופן  התורה  מתמקדת  ביותר  מוקדם 
של עם ישראל – החל מסיפורי האבות, המשך בהתגבשות העם 
ומסעו לארצו, וכלה בתולדות ממלכותיו עד ימי השיבה מגלות 
כולם,  הספרים"  "ספר  כונה  שהתנ"ך  בעובדה  בהתחשב  בבל. 

מפליא עד כמה הוא ממוקד בסיפורו של עם אחד.

ובכל זאת, כל הפרטיקולריוּת הזו אינה נקודת המוצא של התורה. 
לאורך כמעט כל שתי הפרשות הראשונות של התורה, המתארות 
לא פחות מאלפיים שנות ציוויליזציה, אין לה כל זכר. אדרבה, 
להתגלות  ה'  של  נסיונותיו  שני  את  מתארות  האלו  הפרשות 
לאנושות כולה, פעם עם צאצאי אדם ופעם עם צאצאי נח. רוח 
אוניברסלית זו שבה לנשב בחזון הנביאים לגבי אחרית הימים, 
במיוחד אלו העוסקים בהתבססותו של שלום עולמי )למשל "לא 
ישא גוי אל גוי חרב ולא ילמדו עוד מלחמה", ישעיהו ב, ד(, ואלו 
המתארים את התלכדותה של האנושות סביב עבודה משותפת 
לבורא )למשל "כי אז אהפוך אל עמים שפה ברורה לקרוא כולם 

בשם ה' לעבדו שכם אחד", צפניה ג, ט(.

ייחודיות אופקית או אנכית?
העובדה שהתנ"ך נפתח ומסתיים בענייני כלל האנושות אומרת 
המפרשים  כל  על  הדורות.  לאורך  רבות  נדרשה  ואכן  דרשני, 
של  מקרה  עוד  אינו  היהודי  בעם  הבחירה  סיפור  כי  מוסכם, 
לאומיות אתנוצנטרית, אלא הוא חלק מתמונה תיאולוגית רחבה 
הם  האנשים  שכל  ואוניברסלי,  גלובלי  הוא  האלוקים  בה  יותר 

צאצאי האדם שנברא בצלמו ושטובת כל האנושות לנגד עיניו.

כיצד ניתן ליישב את המסגרת האוניברסלית של התנ"ך עם הלב 
הפרטיקולרי המפעם בתוכו?

היו שניסו להגיד, שמכך שהתורה מתמקדת בדברי ימי עם אחד 
ומעמיקה במערכת היחסים שלו עם הבורא, ניתן להקיש שכל עם 
בעולם מנהל עמו מערכת יחסים כזו – שכל העמים זכו למעין 
השגחת  את  מבטאים  ותולדותיהם  משלהם  שמימית  התגלות 
הבורא עליהם. לפי זה, התמקדות התנ"ך בצאצאי אברהם, יצחק 
משום  אלא  במינו,  מיוחד  סיפור  כאן  שיש  משום  אינה  ויעקב 

שסיפורו של כל עם מיוחד – בדרכו שלו.

כתופר  נדמה  הוא  זה.  פירוש  של  הקסם  סוד  את  להבין  ניתן 
היהדות,  של  והפרטיקולריות  האוניברסליות  את  באלגנטיות 
הנבחר  העם  שברעיון  ההתנשאות  סכנת  את  שמנטרל  באופן 
היא  הבעיה  המודרני.  הקוסמופוליטי  בגרון  בקלות  ומחליק 
ביותר  המוסדים  היסודות  לאחד  בסיסי  באופן  מנוגד  שהוא 
בתורה, המופיע בה פעמים אינספור: ייחודיותה ובלעדיותה של 
התגלות ה' לישראל. מהתורה עולה בבירור שייחודיות זו אינה 
 – אחרים  עמים  של  מדתות  קרי, שוני בעלמא   – 'רוחבית'  רק 
אלא 'אנכית': בחירה חד-פעמית ונצחית בעם אחד על פני עמים 
ולמקצה  לפניך...  היו  אשר  ראשונים  לימים  נא  "שאל  אחרים. 

השמים ועד קצה השמים – הנהיה כדבר הגדול הזה... השמע עם 
קול אלוקים מדבר מתוך מתוך האש כאשר שמעת אתה ויחי?" 

)דברים ד, לב-לג(

הרגל  בין  אחר  משקל  שיווי  אחר  מלתור  אפוא  מנוס  אין 
האוניברסלית של התורה לזו הפרטיקולרית שלה. למרבה היופי, 
המפתחות לאיזון הזה נמצאים בדיוק בנקודה בה התורה מעבירה 
משקל מהרגל האחת לשניה: בפרשה השלישית שלה, המתחילה 

לספר את סיפורו של אברהם אבינו, פרשת לך לך.

חוכמה בגוים, תורה לגוים
עין,  למראית  תמימים  פסוקים  בשני  מסתתרים  המפתחות 

כשפותחים אותם דרך מדרשיהם המעמיקים של חז"ל.

המפתח הראשון נמצא בפסוק המופיע בתחילת הפרשה, "ואת 
הנפש אשר עשו בחרן" )בראשית יב, ה(. לכאורה הפסוק מדבר 
על עבדים שאברהם ושרה קנו, אך חז"ל פירשוהו כמדבר דווקא 
על 'עשייה' רוחנית – גיור אנשים רבים לאמונה באלוקים אחד 
אברהם  חז"ל,  לפי  נפשות"(.  "לעשות  הנפוץ  המטבע  )מכאן 
לטובת  אליליהם  את  לנטוש  מכריהם  את  לשכנע  נהגו  ושרה 
רק  עצמם  ראו  לא  הם  אחרות,  במלים  העולם.  בורא  עבודת 
כמייסדיהם של אומה עובדת ה', אלא כשליחי ה' לאנושות כולה.

אותו  "ויוצא  בפסוק  הפרשה,  בהמשך  נמצא  השני  המפתח 
החוצה" )טו, ה(. על פניו נשמע שה' הוציא את אברהם מאוהלו, 
לפי  יותר:  רוחני  אופי  כבעלת  ההוצאה  את  פירשו  חז"ל  אך 
גרסה אחת ה' הוציא את אברהם מאמונתו באסטרולוגיה, ולפי 
אחרת הוא הוציאו מחלל העולם כולו כדי שיסתכל על הכוכבים 
מלמעלה. המסר של שתי הגרסאות זהה: האסטרולוגיה מוגבלת 

לחוקי הטבע ואינה לוקחת בחשבון את אפשרות הנס.

המסורת  שלפי  הוא  עבורנו  למשמעותי  זה  רעיון  שהופך  מה 
"ספר  לגמרי.  האסטרולוגיה  חכמת  את  נטש  לא  אברהם  שלנו 
משלב  אבינו,  לאברהם  המיוחס  הקדום  הקבלה  ספר  יצירה", 
בתוכו יסודות רבים מחוכמת האסטרולוגיה. אין ספק שאברהם 
הכניס יסודות אלו במודע, וזאת כדי להפריד את האסטרולוגיה 
מהקשרה האלילי ולעגן אותה בהקשר של עבודת הבורא האחד.

לפנינו אם כן שני היבטים חשובים על דמותו של אברהם: מצד 
כולם,  העמים  לבני  היהדות  חוכמת  בהוראת  עסק  הוא  אחד 

ומהצד השני ברכישת חוכמות העמים והכנסתן ליהדות.

שפע  של  פנימה  והבאה  החוצה  הוצאה  של  אלו,  תנועות  שתי 
עליו  ממליצה  שהתורה  האיזון  על  אותנו  המלמדות  הן  רוחני, 
התבדלותו  שבה.  ואוניברסליות  לפרטיקולריות  הנוגע  בכל 
הפיזית של עם ישראל חיונית כדי לשמר את ההתגלות הייחודית 
אליו, אחרי שצאצאי אדם ונח אכזבו; אך בין ישראל לבין העמים 
רוחנית:  הדדית  הפריה  של  מערכת  להתקיים  צריכה  האחרים 
מהכיוון האחד עם ישראל צריך להיות "ממלכת כהנים" לעמים 
המעניק להם מחוכמת התורה, ומהכיוון השני עליו לקבל מהם 

את חוכמותיהם ולפתח אותן.

לגאולת העם  ה',  בעזרת  היא שתוכל להביא,  זו  הפריה הדדית 
ייקרא לכל העמים"  יחדיו: "כי ביתי בית תפילה  כולו  והעולם 

)ישעיהו נו, ז(.

 

י נוס מ ר  ני

למחשבה
נקודה

לֶךְ לְךָ: העם והעולם




