
12    קרוב אליך

עקבו אחרי ניר מנוסי

מה אתם מעדיפים להיות – נר עדין ושברירי, או מדורה גדולה וחזקה?

ספרו  את  פותח  הוא  אין שאלה.  ניקולס טאלב  נאסים  הפילוסוף  לפי 
"אנטי-שביר" במילים הבאות:

אי- אקראיות,  עם  גם  כך  האש.  את  מחזקת  אך  הנר  את  מכבה  הרוח 
אתם  מהם.  להתחבא  לא  בהם,  להשתמש  רוצים  אתם  כאוס;  ודאות, 

רוצים להיות האש ולייחל לרוח.

טאלב, אמריקאי ממוצא לבנוני, הוא מומחה עולמי לנושא האקראיות, 
הוא  שלפנינו  בפסקה  ומאמנים.  עסקים  אנשי  של  גורו  להיות  שהפך 
מתמצת את עיקרי תורתו: האופן שבו סערות החיים ישפיעו עלינו תלוי 
בנו: אם אנו קטנים ופגיעים כשלהבת נר הם יכבו אותנו, אבל אם אנחנו 

גדולים וחזקים כמו מדורה הם יחזקו אותנו.

נעים להכיר: אנטי-שביר
הרעיון של טאלב מקופל במונח המקורי שהוא המציא, "אנטי-שביר". 

מה פירושו?

לדברים שאינם שבירים,  דברים שבירים  בין  אנו מבחינים  כלל  בדרך 
או עמידים. כך למשל, זכוכית וחרסינה הם שבירים, ולכן נתעסק איתם 
במשנה זהירות ונדביק עליהם מדבקת "שביר". לעומתם, פלסטיק ועץ 

אינם שבירים, ולכן איתם איננו צריכים להיזהר כל כך.

שקיימת  לב  טאלב שם  היחידות?  האפשרויות  הן שתי  אלו  האם  אך 
קטגוריה שלישית, שאין לה שם: דברים שזעזועים לא רק לא שוברים 
"אנטי- זו  קטגוריה  לכנות  החליט  טאלב  אותם.  אלא מחזקים  אותם, 
שביר", שכן היא ההפך הגמור משבירוּת: בעוד לדבר השביר חבטות 

מזיקות, לאנטי-שביר הן מועילות.

שלנו.  החיסונית  המערכת  הוא  אנטי-שביר  למשהו  מובהקת  דוגמא 
כשהמערכת החיסונית נפגשת עם חומרים העוינים לגוף, היא לומדת 
כששריר  שריר:  היא  נוספת  דוגמא  כלפיהם.  נוגדנים  ומפתחת  אותם 
ברמת  אך  נקרעים,  שלו  הסיבים  המיקרוסקופית  ברמה  אז  מתאמץ 
דוגמא? המוח!  עוד  רוצים  ומתחזק.  גדל  דווקא  כולו  המקרו השריר 
עם  בהתמודדות  כרוך  קוגניטיבית  והתפתחות  למידה  של  תהליך  כל 

אתגרים וקשיים חדשים.

לפי  האדם.  מגוף  לקוחות  הללו  הדוגמאות  ששלוש  מקרה  זה  אין 
טאלב, בני אדם הינם באופן כללי אנטי-שבירים. איך הולכים הפתגמים 
העממיים? מה שלא הורג מחשל, ואם קשה לך סימן שאתה בעלייה. 

עלינו כל הזמן לאתגר עצמנו עם התמודדויות חדשות, אחרת נתנוון.

חינוך ורוחניות
שני  לפחות  שיש  כמדומני  אך  ומשכנעת,  מרתקת  טאלב  של  התזה 

תחומי חיים שהיא פחות לוקחת בחשבון.

התחום הראשון הוא חינוך ילדים. הגישה לפיה עלינו "להיות המדורה 
ולייחל לרוח" מתאימה באימון עסקי ואישי לאנשים מבוגרים. אך מה 
לגבי ילדים – האם גם בהם עלינו להאיץ להיות מדורה ו'לנשוף' עליהם 
קשיים ואתגרים? האם לא מוטב לילד לגדול קודם כל כלהבה עדינה, 

ורק אז בהדרגה להפוך למדורה?

התחום השני הוא רוחניות. גישת המדורה מתאימה להתנהלות בעולם 
בתוך  השוכנת  הנשמה  עם  מה  אך  המעשה.  וחיי  הגוף  עולם   – הזה 
וענווה?  שבירוּת  לעדינות,  ערך  אין  הרוחני  במישור  גם  האם  הגוף? 
לא במקרה, הדימוי המרכזי בתורה לנשמה הוא של נר, "נר ה' נשמת 

אדם": הנשמה עדינה ודורשת הגנה, לא טלטלות ורוחות עזות.

הילד  הן  הוא תמימות.  והרוחניות  החינוך  של  המשותף  המאפיין 

והן הנשמה זקוקים לסוג של תמימות כדי להתקיים. כמו הגותם של 
לעולמם  מתאימה  טאלב  של  הפילוסופיה  רבים,  אינטלקטואלים 
המחוספס של המבוגרים ושל חיי המעשה, אך קשה לתרגמה לעולם 

העדין של חינוך הילדים וחיי הנשמה.

פרשת  בפרשתנו,  מסתתרת  לכך  תשובה  אפשרי?  שכזה  תרגום  האם 
תולדות.

בחוץ מדורה, בפנים להבה זעירה
לאחר עשרים שנות המתנה ארוכות זוכים סוף סוף יצחק ורבקה בפירות 
בטן – התאומים יעקב ועשו. אך במהרה מתגלה כי שני הילדים שונים 

לגמרי באופיים:

ב  ם ישֵֹׁ דֶה, וְיַעֲקֹב אִישׁ תָּ ו אִישׁ ידֵֹעַ צַיִד, אִישׁ שָׂ עָרִים, וַיְהִי עֵשָׂ לוּ הַנְּ גְדְּ וַיִּ
פִיו, וְרִבְקָה אֹהֶבֶת אֶת יַעֲקֹב. י צַיִד בְּ ו כִּ אֱהַב יִצְחָק אֶת עֵשָׂ אֹהָלִים. וַיֶּ

אחת השאלות המפורסמות לגבי הפסוקים הללו היא, כיצד זה כל אחד 
מההורים העדיף בצורה כה ברורה ילד אחד?

אחת הדרכים להשיב על כך היא לומר, שמה שיצחק ורבקה אהבו היו 
בעצם האופנים בהם הילדים גדלו. ספציפית יותר, נראה שכל אחד אהב 
את מסלול החיים ההפוך משלו: רבקה, בעלת התשובה שגדלה בחוץ 
לארץ, אהבה את הילדוּת השמורה והתמימה של יעקב הצדיק; ויצחק, 
הילדוּת  את  אהב  הקודש,  שבארץ  אברהם  בבית  ושמור  מוגן  שגדל 

החופשית של עשו, בה ראה את הפוטנציאל לחזרה בתשובה.

אם לחזור למונחים של טאלב, נראה שיצחק ורבקה קראו שניהם את 
ספרו, אך הגיעו למסקנות ההפוכות: יצחק השתכנע, רצה ילד שיהיה 
מדורה חזקה, ולכן נהנה לראות את עשו גדל חשוף לרוחות העולם; 
ואילו רבקה לא השתכנעה, רצתה ילד שיהיה כמו נר עדין, ולכן שמחה 

שיעקב גדל שמור באוהל.

אך המשך הסיפור מחייב אותנו להגיע למסקנה מורכבת יותר. כשיעקב 
להפגישו  התמימות,  מאוהל  להוציאו  דואגת  בעצמה  מתבגר, רבקה 
עם רוחות העולם ולהפוך אותו למדורה גדולה וחזקה. הדבר מתבטא 
ברכות  את  ולקבל  לעשו  להתחפש  אותו  מנחה  שהיא  בכך  ראשית 
עם  ויתמודד  ישראל  מארץ  יצא  שהוא  בדאגתה  מכן  ולאחר  הבכור, 

העולם שהיא גדלה בו, עולמם של הארמים הרמאים והבלתי צפויים.

אך כעת אנו מבולבלים: האם רבקה רוצה ילד שביר או אנטי-שביר? 
מבינה   – מכך  וחשוב  התכונות,  שתי  את  רוצה  שהיא  היא,  התשובה 
באיזה סדר צריך לבנות אותן. מצד אחד היא רוצה ילד שיהיה מדורה 
חזקה, אך מצד שני היא מבינה שכל מדורה מתחילה בלהבה זעירה של 
תמימות, הממשיכה לבעור בליבה פנימה. להבה זו שומרת על העדינות 
הפנימית של הנשמה, החיונית כדי לאזן את החספוס החיצוני שנוצר 

בנו כתוצאה מהחיכוך עם קשיי החיים.

נקודה למחשבה: הורים רבים רוצים לגדל את ילדיהם מוגנים בחממת 
האוהל. אחרים דווקא דוגלים בכך שהילדים ייחשפו מגיל צעיר לצדדים 
הפחות יפים של העולם וכך ילמדו להתמודד אתם. רבקה מציעה לנו 
מודל המשלב בין השניים – בתחילת הדרך חינוך שמור המגונן על נר 
הנשמה העדין, ובהמשך חשיפה לעולם והפיכתו למדורה חזקה. זהו 
לרגלנו.  נר  לשמש  ושצריך  אבינו,  יעקב  את  שייצר  המנצח  השילוב 

בחוץ הֱיו מדורה, בפנים להבה זעירה.

מוקדש לזיווג בן בן אורית, לנחת רוח, ברכה והצלחה.

י נוס מ ר  ני

למחשבה
נקודה

תולדות: אמנות האנטי-שְׁבִירוּת




